



الْمُتَّهِبُ لِلْمُتَّهِبَةِ

عَلَى الْقَوْلِ الْمُصْوِّبِ

التأليف

الإمام الأخفی

مُؤْتَهِبُ الْمُؤْتَهِبَاتِ

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ





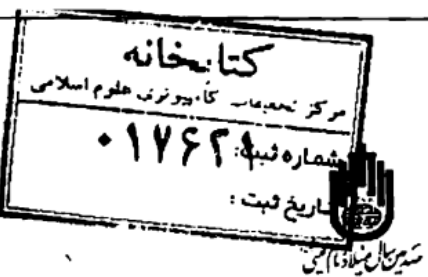


# التعليقة على الفوائد الرضوية

شبكة كتب الشيعة



shiabooks.net  
mktba.net رابط بديل



هرمزمان یا گرامیداشت صدمین سالگرد میلاد امام خمینی (سر)  
رهبر کبیر انقلاب و بنیانگذار جمهوری اسلامی ایران



- الاسم الالكتاب: التعلیقه على الفوائد الرضویه
- المطبعة: مطبعة مؤسسة العروج
- الطبعة الاولی (خرداد ۱۳۷۵ ، محرم ۱۴۱۷): ۳۰۰۰ نسخه
- الطبعة الثاني: خرداد ۱۳۷۸ ۳۰۰۰ نسخه
- الشم: ۶۰۰ توماناً

خیابان انقلاب، تقاطع حافظ، فروشگاه مرکزی  
 خیابان انقلاب، بین فرودگاه و فخر رازی، فروشگاه عروج  
 مرکز پخش }  
 حرم ملیہر حضرت امام(ره)، ضلع شمالی

تلفن: ۰۱۲۹۷-۰۶۷-۰۶۸۳۳-۰۶۷-۰۴۸۷۳  
 فاکس: ۰۶۴۰-۰۹۱۵

# مقدمة التحقيق



## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

وَلَهُ الْحَمْدُ كُفَاءَ آلَهُ، وَزَنَةُ فَعْلَهُ وَنَعْمَالَهُ، وَالصَّلَوةُ وَالسَّلَامُ عَلَى خَاتَمِ  
آنِيَّاتِهِ، وَرَحْمَتِهِ وَبِرِّ كَانَهُ عَلَى آلِهِ وَصَفْرَةِ أُولَيَّاتِهِ، الَّذِينَ حَمَلُوا عَنْهُ مَا عَنِ اللَّهِ  
حَمْلَهُ، وَعَقَلُوا مِنْ مَا عَنِ اللَّهِ عَقْلَهُ، وَلَذَا قَرَنَهُمْ بِمُحْكَمِ الْكِتَابِ، وَجَعَلُهُمْ  
قُدْوَةً لِأُولَى الْأَبَابِ، صَلَوَاتُ اللَّهِ عَلَيْهِمْ، مَا هَفَتْ قَلُوبُنَا إِلَيْهِمْ.

وَبَعْدَ: فَاتَّأْنِزْنَفَ هَذَا الْكِتَابَ الْكَرِيمَ الْمُوسُمَ بِـ«الْفَوَالِدِ الرَّضُوَيَّةِ» إِلَى أَعْلَامِ  
الْفَضْلِ مِنَ الْعُلَمَاءِ الرَّاسِخِينَ فِي الْمَعْارِفِ الْإِلَهِيَّةِ، وَالْمُحَقِّقِينَ مِنَ أُولَى الْأَنْظَارِ النَّافِعَةِ  
وَالْغَوْرِ الْبَعِيدِ فِي عِلْمَ الدِّينِ، وَتَقْدِيمَهُ لَهُمْ بِهَذَا الشَّكْلِ الْجَمِيلِ مِنَ الْإِخْرَاجِ، وَبِهَذِهِ  
الْهَيْثَةِ الْأَخْذَادِ الْمُزَدَّانَةِ بِالْتَّعْالِيَّاتِ الْإِلَهِيَّةِ، وَالْتَّخْرِيجَاتِ النَّافِعَةِ، وَغَيْرِ ذَلِكَ مِنَ  
الْخَصَائِصِ وَالْمُمْزِيَّاتِ الَّتِي تَعُودُ عَلَى الْبَاحِثِينَ بِأَجْزَلِ الْفَوَانِدِ وَأَرْجَى الْمَنَافِعِ.  
وَلَا يَخْفَى فَإِنْ هَذِهِ الرِّسَالَةُ الْمُبَارَكَةُ هِيَ فِي الْأَصْلِ مِنْ بَنَاتِ بِرَاعِيَةِ الْعَالَمِ  
الْفَاضِلِ وَالْحَكِيمِ الْعَارِفِ الْفَاضِلِ سَعِيدِ الْقَمِيِّ - رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى - وَقَدْ شَرَحَ  
فِيهَا حَدِيثُ رَأْسِ الْجَالِوتِ مَعَ الْإِمَامِ عَلِيِّ بْنِ مُوسَى الرَّضا عَلَيْهِ السَّلَامُ<sup>(١)</sup> وَقَدْ

١- وَهُنَّاكَ شَرْوَحٌ كَثِيرٌ لِهَذَا الْحَدِيثِ الشَّرِيفِ لِحَمْعِ مِنْ أَعْلَامِ الْمَشَايِخِ وَأَئِمَّاتِ الْمُحَقِّقِينَ نَذَكِرُ مِنْهَا:

شَرْحُ حَدِيثِ رَأْسِ الْجَالِوتِ لِلْعَلَّامَةِ الْمُحَقِّقِ الْكَبِيرِ الْمَيرَزَى أَبُو الْفَاسِمِ الْجَبَلَانِيِّ الْعَمِيِّ الشَّوَّافِيِّ سَنَة  
١٢٣١ هـ صَاحِبُ الْكِتَابِ الْحَافِلُ الْمُوسُمُ بـ«قَوَانِينِ الْأَصْرُولِ». وَلَهُ عَدَدٌ مُخْطَرٌ طَوَّاتٌ مِنْهَا مَا  
فِي مَكْبَبَةِ آيَتَالَهُ الْعَظِيمِ السَّيِّدِ النَّجَفِيِّ الرَّعْشِيِّ قَدِسَ سَرَهُ فِي مَدِينَةِ قَمِ الْمَقْدِسَةِ تَحْتَ رَقْمِ:  
ـ

وقف عليها زعيم الثورة الإسلامية المباركة آية الله العظمى الإمام السيد الخميني الكبير - قدس سره - فصوب نظره وصعده في أثاثها وأحناها، وعلق عليها تعاليق زاهرة مشحونة بالتحقيق، حافلة بالمعارف، طافحة بالأنوار، وهو هو البحار الخبيط الذي لا يُسْبِر غوره، ولا يُنَال دركه، ذو بسطة في سائر العلوم الإسلامية، وما إليها من المعارف والفتون، ذو الملكة القدسية الراسخة الفريدة في المعمول والمنقول.

جمعت معاني الحمد جماعاً فلم أكن  
لأحصي بالألفاظ تلك المعاني  
مناقبك الزهر استضاءت فأصبحت  
تفاخر في أوج السماء الدراريا

### القاضي سعيد

هو محمد سعيد بن محمد مفید القمي المعروف بالقاضي سعيد والملقب

١٤٥٩ و ١٤٣٢.

شرح آخر للمحقق الشیخ محمد مفید الملقب بعبد الصاحب بن المولی الحنفی مهیدی التراقی. ذکرہ العلامہ الطہرانی فی الترییعہ ١٣: ١٩٩/١٩٦ و قال: إِنَّهُ تَعَمَّدَ بِهِ شَرْحَ جَدِّ الْمُولَى مَهِیدِي التَّرَاقِیَ الَّذِی نَوَفَیَ قَبْلَ إِتَامَهُ لِشَرْحِ حَدِیثِ الرَّضَا عَلَیْهِ السَّلَامُ، فَتَدارَکَهُ سَبْطَهُ وَطَبَعَ فِی ذِبْلِ (مَسْكَلَاتِ الْعِلُومِ) لِحَسَنٍ، وَطَبَعَ أَيْضًا مَعَ رِسَالَةٍ لَهُ فِی التَّوْحِیدِ سَنَةُ ٢٤٤ هـ. أَقْوَلُ: وَهَذَا نَسْخَةٌ مَسْخُوتَةٌ لِهَذَا الشَّرْحِ فِی مَكَبَّةِ السَّیدِ الرَّعْشَیِ أَهْنَأْ بِرْ قَمَّ.

١٤٣٢ و ١٤٥٩.

و شرح آخر للحکیم العارف عبدالرحیم بن محمد بونس الدماوندی. نسخة منه فی مکبة آیة الله العظمی التنجی المرعشی تقدیس سره برقیم: ٦٧١٣.

و شرح آخر للمولی محمد بن الحاج محمد حسن المشهدی الطووسی المترقبی سنه ١٤٥٧ هـ ضمن کتابه (غیمه المجاز فی حل الألغاز) الکتابی شرح فی حدیث رأس الحالوت. انظر الترییعہ للمحقق الطہرانی امیر المؤمنین علیہ السلام والآخر حدیث رأس الحالوت. انظر الترییعہ للمحقق الطہرانی ١٤٣٠ هـ.

و شرح آخر للعلامة الحنفی الشیخ احمد بن زین الاحسانی المتوفی سنه ١٤٤٣ هـ.

بالحكيم الصغير، ولد سنة ١٠٤٩ هـ فتّالق في سماء المعارف الدينية الشيعية، حتى بلغ النزرة في الكمالات الروحية والكشفية، حتى عُدَّ في طليعة أفاضل حكماء إيران وعوْرَفَّ بها أبناء العهد الصفوی، فكان بذلك من قادة الفكر في ذلك العصر.

إضافة إلى تمَّهُرِه وتأصُّله - رحمة الله - في المباحث الصوفية والعرفانية والحكمة المشائية والإشراقية، كان قد جمع من العلوم الرياضية والطبية وغيرها شيئاً كثيراً، وتبَحَّر في العلوم الفقهية والحديثية والرجالية والتفسيرية، وكان دأبه البحث عن غوامض العلوم على الاتصال، فارتَّشَفَ من المعارف من سلسلة محمد وآل محمد وسلسلة السائع.

وتبَوَّأ منصب القضاة لرسوخ ملكته في الفقه وإحاطته بأبوابه، فكانت له ثمة إمامية دينية وزعامة زمنية، ولذا سُمي بـ (القاضي).

تَلَمَّذَ في العلوم العقلية وما إليها من فنون على يد الملا محسن الفيض الكاشاني، والحكيم الحق عبد الرزاق الاهبجي، والعارف العالم الملا رجب علي التبريري.

وتأثَّرَ كثيراً في علوم العرفان والحكمة المتعالية بالفيض، وفي الحكمة البحثية والمشائية بالملا رجب علي، والملا عبد الرزاق، حتى توسَّط باحة القضاة وأخذ منها مكانه.

وعلى هذا فإنه كان يُقرِّرُ آراء الملا صدرا ويفرض في بيان معاني الكلمات الواردة عن أهل بيت العصمة والطهارة عليهم السلام فيؤلّها تأويلاً عرفاً أكثُر مما ورد في شروح الملا صدرا وتعليقاته، وهذا يعني أنه انغمس في التصوف وتعقّد في التأویلات التي لا تخلو أحياناً من الإفراط والبالغة أكثر من الفيض وصدر الدين الشيرازي.

## رأي الإمام الخميني قدس سره في

لو أردنا أن ننظر إلى القاضي سعيد من منظار الإمام الخميني قدس سره للاحظنا أنه يُحسّد برأيه أحد أساطين الحكمة والمنعرفة الإسلامية، الأمر الذي أشار إليه مراراً وتكراراً في حياته الشريفة، مُثمناً دوره، مُشيداً بمحكماته وفضيلته وعلمه.

يقول أحد تلامذة الإمام رحمة الله: إنه - أي الإمام - كان يُعبر عن احترام خاص لمحبي الدين في المدرسة السنية، وتصدر المتألهين والقاضي سعيد القمي في مدرسة أهل البيت، ما ذلك إلا لسبب المنهل العرفاني الرحيق الذي نهلوه منه، ولهذا تراه يُكَبِّن لهم كل احترام، ويقدّرهم غاية التقدير، فقد جاء - مثلاً في كتابه (آداب الصلاة) مانصه:

وبالجملة فإنَّ نسبة فلسفة حكماء الإسلام الحالية والمعارف الجليلة لأهل المعرفة إلى حكمة اليونان إنما تدلّ على الجهل بكتب القوم مثل كتب الفيلسوف الإسلامي العظيم الشأن صدر المتألهين قدس سره، واستاذه العظيم الحقّ الداماد قدس سره، وتلميذه الجليل الفيصل الكاشاني قدس سره، والتلميذ العظيم الشأن للفيصل والعارف الجليل الإعاني القاضي سعيد القمي قدس سره<sup>(١)</sup>.

ويقول في بداية التعليقة على مشرح حديث رأس الجالوت:

وبعد فإنَّ ما وفّقني التأييدات الربوبية، وأيدني التوفيقات القدسية الألوهية، هو الاستسعاد بزيارة هذا الحديث القدس، النازل عن سماء الوحي والتقدّيس، وشرحه الذي أفاده شيخ العرفاء الكاملين، قدوة أصحاب القلوب

١- الآداب المعتبرة للصلوة ترجمة العلامة الفهري: ٤٦٧ - ٤٦٨.

والسالكين، كاشف إشارات الأخبار ورموزها، مُخرج لباب الآثار وكتوزها، فخر الطائفة وعيتها، وذخر أهل المعرفة وزينها، المؤيد بتأييدات الرب المجيد، القاضي الشريف السعيد، أفضى الله عليه من أنوار رحمته الواسعة، ونجلَّى عليه بالأنوار الباهرة<sup>(١)</sup>.

ويقول في موضع آخر:

وما ذكر هذا العارف العظيم، والمالك على الصراط المستقيم، قدس الله نفسه، وروح رمسه، تحقيق رشيق، وكلام عرفاني دقيق، كيف وهو من أعظم عرفاء الشيعة، وأكرم أمناء الشريعة<sup>(٢)</sup>.

### الخصائص الفكرية للقاضي سعيد

١- إنَّه ينكر في موضع عديدة من مؤلفاته الحركة في الجوهر؛ مثال ذلك ما جاء في صفحة ١٣٧ من هذا الكتاب فقال: وأما ثبات الطبيعة الجسمية وجمودها، فمن جهة أنَّ ذاتها ليست نفس الحركة والسائلان كما زعم بعض الأساتذة الأعلام، بل هي ذات ثابتة بنفسها، والحركة عارضة لها من حيث القابلية وعروض اللوازم الذاتية لمعروضها....

٢- إنَّه يرجع صفات الحق إلى الأمور العدمية.

يقول الإمام الخميني قدس سره في كتابه (الأربعون حدثاً):

يرجع البعض صفات الحق إلى الأمور العدمية، فيعتبر العلم عدم الجهل، والقدرة عدم العجز، ورأيت من العرفاء شخصاً يصر على هذا المعنى وهو المرحوم العارف الجليل القاضي سعيد القمي<sup>(٣)</sup>.

١- انظر صفحة: ٣٧ من هذا الكتاب.

٢- انظر صفحة: ٩٨ - ٩٩.

٣- الأربعون حدثاً: ٥٤٧.

ويقول في (مصابح الهدایة): إنّي لأنزعج من العارف التقدّم ذكره القاضي سعيدٌ. مع علو شأنه وقوّة سلوكه، كيف ذهل عن ذلك المقام الذي هو مقام نظر العرفاء العظام، حتى حكم بنفي الصفات الثبوّتية عن الحقّ جلّ شأنه، وحكم بأنّ الصفات كلّها ترجع إلى معانٍ سلبيّة<sup>(١)</sup>.

٣- إنّه يقول بالاشتراك اللّفظي بين الأسماء الإلهيّة والخلقيّة، وقد ألمّ رسالة في الاشتراك اللّفظي للأسماء الله تعالى وأوردها في مقدمة كتاب (كليد بهشت)<sup>(٢)</sup>.

يقول الإمام رحمة الله في (مصابح الهدایة) أيضًا: وأعجب منه الحكم بالاشتراك اللّفظي بين الأسماء الإلهيّة والخلقيّة والصفات الواقعة على الحقّ والخلق<sup>(٣)</sup>.

٤- إنّه يقدم القدر على القضاء خلافاً للمشهور فقد ورد في الفوائد: ثم اعلم أنّ بعد وجود التعليمات التي هي مظاهر القدر يقضي الله بوجود الأشخاص الكونية، فتلك الأشخاص مطلع القضاء الإلهي ومظاهر الحكم الختم الرباني، هكذا ينبغي أن يفهم مراتب الخصال والأسباب من العلم والمشيّة والإرادة والقدر والقضاء من رب الأرباب<sup>(٤)</sup>.

٥- إنّه يقول: إنّ ما يوصّف بوصف له صورة، وهذا الرأي يشير استغراق الإمام رحمة الله في مصابح الهدایة: وأعجب من الأعجب ماسلك في الطليعة الأولى من البوارق الملكوتية من أنّ ما يوصّف بوصف فله صورة، لأنّ الوصف أعظم الحدود للشيء في المعاني ولا إحاطة أوضاع من إحاطة الصفة في

١- مصابح الهدایة: ٤٣.

٢- كليد بهشت: ٣٥.

٣- مصابح الهدایة: ٤٢.

٤- انظر صفحه: ١٤٥ من هذا الكتاب.

العوالي وجعل ذلك سرّاً مأورد في الخبر (إنَّ اللَّهَ لَا يُوصِّفُهُ) مع ذهابه قدس سره في تلك الرسالة على ماسمعت في المصايع السابقة إلى أنَّ كلَّ الأسماء مشتمل على جميع مراتب الأسماء، فإذا كانت الأسماء كلَّ الحقائق فلها مقام الإطلاق كما للاسم الله فكانت نبادتها التي هي الصفات مقام الإطلاق.

ثم يقول الإمام رحمة الله:

وظني أنَّ ذهابه إلى ذلك لعدم استطاعته على جمع الأخبار فوق فيما وقع (١).

٦- يسلك القاضي سعيد مسلك فلسفه الحكمة البحثية، ويقول: بأنَّ العقل الأول هو الصادر الأول، إلا أنَّ الإمام رحمة الله اعتبر المشيئة الإلهية الصادر الأول طبقاً للتأثير (خلق الله الأشياء بالمشيئة والمشيئة بنفسها) (٢)، فقال في التعليقة:

إنَّ العلة صورة تمامية المعلول وشبيهة الشيء بصورته التامة، فالجواب عن الواحد المتكلَّر - الذي هو مقام العقل على تحقيق هذا المعرف الكامل، ومقام المشيئة المطلقة على رأي هذا الفقير العاطل - جواب عن سائر الحقائق المسئولة عنها.

اما على طريقنا فظاهر، فإنَّ المشيئة المطلقة مقام فاعلية الحق المتعال والإلهية القبيوم ذي الجلال، وقد ورد من طريق أهل بيت الوحي والتبريز - عليهم صلوات ربَّ الجليل - (خلق الله الأشياء بالمشيئة والمشيئة بنفسها).

وأماماً على طريقته - قدس الله نفسه - فلأنَّ العقل أول صادر من رب العزة وأول ظهور من مظاهر المشيئة، على ما ساق إليه البراهين العالية (٣).

١- مصباح الهدى: ٤٣.

٢- التوحيد للشيخ الصدوق: ٨/٣٢٩ - باب ٥٥ و ١٤٨ مع اختلاف.

٣- انظر صفحة: ٦٣ من هذا الكتاب.

ويقول في صفحة ٩٨ من التعلية:

وسر التعبير عن مقام المشيَّة المطلقة بالواحد التكثُّر، وعن المرجود العقلي بالتكثُّر المُتوحد هو أنَّ المشيَّة لها الوحدانية الذاتية الحقيقة ظلَّ الوحدانية الحقة الحقيقة وليس فيها تكثُّر بحسب الذات ولا تعدد الجهات والحيثيات، وهي الأمر الواحد المُشار إليه بقوله تعالى: **«وَمَا أَمْرَنَا إِلَّا وَاحِدَةٌ»**<sup>(١)</sup> وإنما التكثُّر باعتبار تلبُّسه بلباس التعيينات وتنتزه في منازل المقيّدات، وهذا هو التكثُّر العرضي، ولا تكثُّر في نظر أرباب المشاهدات، وهو مقام الألوهية والربوبية والقيومية والقدوسيَّة ومقام الأسماء والصفات والرحمة والرحيمية الفعلية، وأما المرجود العقلي فقد عرفت حاله ومرجعه ومآلاته.

وما ذكر هذا العارف العظيم والسائل على الصراط المستقيم - قدس الله نفسه وروح رسمه - تحقيق رشيق و كلام عرفاني دقيق كيف؟ وهو من أعظم عرفاء الشيعة وأكرم أمناء الشريعة، ولكن ما ذكرنا مع قصور النظر وعمى القلب والبصر بمقام السير العلمي أليق وبحضرة الكبارياء ألصق. مُضافاً لذلك، فقد أورد الإمام إشكالات أخرى على شرح القاضي، ذكرها على نحو لا يمس احترامه الفائق له، ويمكن مراجعتها على صفحات الكتاب هذا.

**مؤلفاته:**

يقول صاحب الذريعة رحمة الله:

أراد المؤلف أن يُؤلف أربعين رسالة ولم يمهله الأجل.  
وإليكم جملة ماعثرنا عليه من أسماء كتب ومصنفات نسبت إليه في

معاجم الرجال وكتب الترجم و هي كالتالي:

- ١- أسرار الصلاة، طبع في حاشية شرح الهدایة للملأ صدرا.
- ٢- أسرار الصنایع، في الصناعات المنطقیة الخمسة (الشعر والخطابة والجدل والبرهان والمغالطة).
- ٣- حاشية على شرح الإشارات للخواجة.
- ٤- شرح توحید الصدوق رحمة الله في ثلاثة مجلدات مخطوطه.
- ٥- شرح حديث البساط.
- ٦- شرح حديث الغمام.
- ٧- كلید بهشت (مفتاح الجنة) رسالة في الاشتراك اللفظي للأسماء بالفارسية.
- ٨- مرقة الأسرار و معراج الأنوار.
- ٩- إشارة وبشارة.
- ١٠- النفحات الإلهية والخواطر الإلهية.
- ١١- الأنوار القدسية.
- ١٢- المقصد الأسمى.
- ١٣- الحديقة الوردية في سوانح العراجية.
- ١٤- البرهان القاطع والنور الساطع.
- ١٥- الطلائع والبوارق.
- ١٦- رسالة في الفلسفة الإلهية.
- ١٧- رسالة في اتحاد العاقل والمعقول.
- ١٨- الجبر والاختبار.
- ١٩- فضل العلم والعالم والمتعلم.
- ٢٠- الفوائد الرضوية.

### كتاب الفوائد الرضوية:

الفوائد الرضوية أو شرح حديث رأس المجالوت (أكبر علماء اليهود) ويتناول بالشرح جواب الإمام الرضا عليه السلام للعالم اليهودي الذي سأله: يا مولاي ما الكفر والإيمان؟ وما الكفران؟ ما الجنة والنيران؟ وما الشيطانان اللذان كلاهما المرجوان؟ وقد نطق كلام الرحمن بما قلت. حيث قال في سورة الرحمن: **«عَلَقَ الْإِنْسَانُ عَلَمَةً أَيَّانَهُ»**<sup>(١)</sup>

فلمَّا سمع الرضا عليه السلام كلامه لم يحر جواباً، ونكت ياصبعة الأرض وأنطرق ملياً، فلمَّا رأى رأس المجالوت سكوته عليه السلام حمله على عيشه وشجعته نفسه بسؤال آخر، فقال: يا رئيس المسلمين، ما الواحد المُتَكَبِّرُ والمُتَكَبِّرُ المُتَوَحِّدُ والمُؤْجَدُ المُؤْجَدُ والخاري المُتَجَمِّدُ والناقص الرائد؟

فلمَّا سمع الرضا عليه السلام كلامه ورأى تسويف نفسه له، قال: ايش تقول يا ابن أبيه، ومنْ تقول ولمن تقول؟ بينما أنت أنت صرنا نحن نحن، فهذا جواب مُوجز.

وأما الجواب المفصل، فأقول: أعلم إن كنت الداري والحمدلله الباري، أنَّ الكفر كفران، كفر بالله وكفر بالشيطان وهو السبَّان المقبولان المردودان أحدهما الجنة والأخر النيران وهو اللذان المتفقان الختلافان وهو المرجوان، ونصَّ به الرحمن حيث قال: **«مَرْجَ الْبَعْرِينِ يَتَعَبَّانِهِ بَيْنَهُمَا بَرْزَخٌ لَا يَتَعَبَّانِهِ فَلَمَّا أَلَّهُ رَبُّكُمَا تَكَذِّبُانِهِ»**<sup>(٢)</sup>.

ويعلم قولنا من كان من سُننَّةِ الإنسَانِ وبِمَا قلنا ظهر جواب باقي سؤالاتك والحمدلله الرحمن والصلة على رسوله المبعوث على الإنس والجان ولعنة الله

١- الرحمن: ٥٥ - ٣ - ٤

٢- الرحمن: ٥٥ - ١٩ - ٢١

على الشيطان.

فلمَّا رأى الجائز كلامه عليه السلام بعث وتحير وشهق شهقة. وقال:  
أشهد أنَّ لا إله إلاَّ الله وَأَنَّ مُحَمَّداً رسولَ اللهِ وَأَنَّكَ وَلِيَ اللهِ وَوَصَّيَ رسولَهِ  
ومعدن علمه حَقَّاً حَقَّاً.

ويشرح القاضي بمهارته الخاصة هذا الحديث الشريف، ويختوض في لججه  
بذوق عرفاني ونطق قرآنِي مما يشير استحسان الإمام رحمة الله وننانه عليه في  
كلِّ موضع وفقرة، ويُبادر إلى كتابة تعليقه عليه إنماً للفائدة الكامنة في الأسرار  
التي أودعها القاضي في شرحه والتي يتعذر على الآخرين كشفها وفهمها.

### أبرز فقرات الكتاب

رغم أنَّ هذا الشرح بِمُجمله ينطوي على تحقيق وتدقيق ببيان رقيق ودقيق  
ولكن تناقض بعض فقراته وتبرز بشكل خاص من بين أجزاء الكتاب وأبوابه،  
وفِيمَا يلي نكفي بذكر أبرز تلك الفقرات:

قد عرفت أنَّ الشيطان هنا عبارة عمَّا سوى الله، فاعلم أنَّ الكفر بالشيطان  
هو اعتقاد أنَّ العالم غيب ما ظهر فقط، وإنما الظاهر هو الله فحسب، وهذا كفر  
مُحققي الصرفية حيث زعموا أنَّه سبحانه ظهر بصورة كُلَّ شيء، فهذا الزاعم  
أخفى الشيء الذي هو السري -أي: العالم- وهو الكفر بالشيطان. ولا تتورّش  
من ذلك فإنه أعلى درجات بالنظر إلى قرم، ولكن (حسنات الأبرار سبات  
المقربين).

قال صاحب الفتوحات: إنَّ العالم غيب لم يظهر فقط، والحقُّ هو الظاهر  
ما يغاب قطُّ، والناس في هذه المسألة على عكس الصواب فإنَّهم يقولون: إنَّ  
الحقَّ تعالى غيب والعالم هو الظاهر فهم بهذا الاعتبار في مقتضى هذا الشرك.  
أقول: وقد غفل هذا العارف عن الشرك اللازم من زعمه، حيث حكم

بظهور الحق تعالى وخفاء العالم، وهو أيضاً من أنحاء الشرك الخفي.  
وأما الإيمان الحقيقي فهو الاعتقاد بأنَّ الله هو الظاهر الباطن والشاهد  
الغائب فهو الظاهر إذا طلبته في البطنون، وهو الباطن إذا تفحصت عنه في  
الظهور وهو المُنزَه عنهما إذا طلبته بكلِّيهما وأنَّ العالم ظاهر بالله خفي بذاته،  
فتعُرَّف فإنه باب عظيم للتَّوحيد<sup>(١)</sup>.

وقال الإمام رحمة الله في تعليقه:

ولايكون عن هذا الشرك خالصاً إلا من يرى استهلاك جميع الموجودات  
ذاتاً وصفة وشائفاً في الحق القَوْم، بل التَّوحيد النَّام هو التَّحقق بهذا المقام<sup>(٢)</sup>.

### الإمام والفوائد

يعتبر شرح حديث رأس المجالوت أول رسالة للقاضي سعيد يراجعها الإمام  
رحمه الله كما جاء في مقدمة التعليقة، فينشر سماحته عن ساعد الجد للتعليق  
عليها، لأنَّ أسرار هذا الكتاب تحتاج إلى كشف، وأستارها إلى إزاحة، ويقدم  
على كتابة تعليقة بمستوى الكتاب أو أفضل منه، ويودعها جواهر يتلألأ ما بين  
سطورها، ولعلَّ من أبرزها قوله:

أنَّ عودَ المَوْجُودَاتِ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى بِتَوْسُّطِ الْوَلِيِّ الْمُطْلَقِ صَاحِبِ النَّفْسِ  
الْكَلِيَّةِ الْإِلَهِيَّةِ وَوَاجِدِ مَرْتَبَةِ الْعُقْلِ، وَأَنَّ الْمَوْجُودَاتِ بِمَنْزِلَةِ الْقُوَّى وَالْآلاتِ  
وَالْمُتَفَرِّعَاتِ مِنْ وَجْهِ الْإِنْسَانِ الْكَامِلِ، فَكَمَا أَنَّ بَدْوَ إِيجَادِهِ مِنْ الْحُضْرَةِ  
الْغَيْبِ بِتَوْسُّطِ رَبِّ الْإِنْسَانِ الْكَامِلِ، وَفِي الْحُضْرَةِ الشَّهَادَةِ بِتَوْسُّطِ نَفْسِ الْإِنْسَانِ  
الْكَامِلِ كَذَلِكَ عُودُهَا وَخَتْمُهَا.

ولهذا كانت استقامة الأمة استقامة رسول الله صلى الله عليه وآله وور

١- شرح حديث رأس المجالوت: ٦٦ - ٦٨.

٢- انظر صفحة: ٦٧ من هذا الكتاب.

من صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ عَنْ قَوْلِهِ تَعَالَى - فِي سُورَةِ هُودٍ - **﴿لَا سَقَمٌ كَمَا أَمْرَتْكُمْ﴾**<sup>(١)</sup> دَعَيْتُ سُورَةَ هُودٍ لِمَكَانِهِ الْأَيَّةِ، وَإِلَّا فَهُوَ صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ بِوْجُودِهِ الْمَقْدُسِ مِيزَانُ الْإِسْقَامَةِ.

وَوَرَدَ فِي بَعْضِ الْأَدْعِيَّةِ عِنْدَ الدُّعَاءِ لِبَقِيَّةِ اللَّهِ فِي الْأَرْضِينَ وَحِجَّةِ اللَّهِ عَلَى الْعَالَمِينَ صَاحِبُ الْأَمْرِ صَلَوَاتُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَأَرْوَاحُنَا لِهِ الْفَدَاءِ بِقَوْلِهِ: **«أَمَّا يَعْدُكُ لَا يُشَرِّكُ بِكَ فِيَّا، مَعَ كُونِهِ رُوحِي لِهِ الْفَدَاءِ خَالِصًا عَنْ أَنْحَاءِ الشَّرْكِ فَعَلَّا وَصَفَّةُ وَذَاتِهِ، فَشَرَّكَ الْأُمَّةَ وَعِبَادُهُمْ يَعْدُهُمْ لِكُونِهِ الْأَصْلِ وَسَائِرِ النَّاسِ مِنْ فِرْوَاهِ»**<sup>(٢)</sup>. وَهُنَّا يُمْكِنُ أَنْ تَسْتَهِنَّ أَطْعُفَ أَفْكَارِ الْإِمَامِ، مَا تَسْتَحِقُّ أَنْ تَدُونَ بِمَاءِ الْذَّهَبِ عَلَى الصُّدُورِ، فِي أَنَّهُ اعْتَبَرَ عُودَ الْمُوْجُودَاتِ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى بِتَوْسُّطِ الْوَلِيِّ الْمُطْلَقِ صَاحِبِ النَّفْسِ الْكُلِّيَّةِ الْإِلَهِيَّةِ، وَاجْدَ مَرْتَبَةِ الْعُقْلِ، وَأَنَّ الْمُوْجُودَاتِ بِمَنْزَلَةِ الْقُوَّى وَالْأَلَّاتِ مِنْ وِجْدَانِ الْإِسْلَامِ الْكَامِلِ.

وَالْوَلِيُّ الْمُطْلَقُ هُوَ النَّبِيُّ الْأَكْرَمُ صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ، وَمَصْدَاقَهُ فِي الْحَالِ الْحَاضِرِ إِمَامُ الْعَصْرِ سَلَامُ اللَّهِ عَلَيْهِ، وَلِهُنَا فَيَانَ عُودَةٌ كُلَّ الْمُوْجُودَاتِ إِلَى الْحُضْرَةِ الْإِلَهِيَّةِ يَكُونُ بِتَوْسُّطِهِ.

### النسخ المعتمدة في التحقيق:

اعتمدنا على تحقيق شرح القاضي سعيد عدّة نسخ هي كالتالي:

- ١ - النسخة المحفوظة في مكتبة مجلس الشورى الإسلامي بطهران، وهي ضمن مجموعة تحت رقم ٤٦٣٧/١ ورمز هذه النسخة «ر٤».
- ٢ - نسخة أخرى محفوظة أيضاً في مكتبة مجلس الشورى الإسلامي بطهران ضمن مجموعة تحمل رقم ٥٥٠٠/٩ ورمز لها بـ «م٤».

١- هود: ١١٢- ١١٣.

٢- انظر صفحة ١١٠ - ١١١ من هذا الكتاب.

٣ - النسخة المرقمة ٤٣٥٣ وهي في خزائن مكتبة آية الله العظمى السيد النجفي المرعشى قدس سره و رمزها ٩.

٤ - نسخة أخرى محفوظة في مكتبة آية الله العظمى السيد النجفي المرعشى قدس سره لم تدخل بعد في سلك فهرست المكتبة ورمزنا لها بـ «٩».

وعلى حواشيهَا كتبت تعلیقات السيد الإمام (قده).

وقد وقفنا عليها بمساعدة عميد المكتبة سماحة حجّة الإسلام وال المسلمين الدكتور السيد محمود النجفي المرعشى حفظه الله تعالى.

#### منهج التحقيق:

- ١ - اتبعنا في ضبط النص على منهج التلقي بين النسخ الخطية.
- ٢ - تقطيع النصوص على المنهج المعروف المأثور عند ذوي الخبرة ، لإبرازه بشكل علمي متناسق.
- ٣ - استخراج الآيات القرآنية والإشارة إلى اسم السورة الشريفة ورقم الآية المباركة فيها.
- ٤ - استخراج الأحاديث والأدعية والزيارات من مصادرها.
- ٥ - استخراج أقوال وآراء العلماء والمؤمنين من مطانها.
- ٦ - توضيح اللغات المشكلة.
- ٧ - عملنا في آخر الكتاب عدة فهارس فنية جامعة، تُعين الباحث وترشد المحقق إلى ما يقصو إليه بسهولة ويسر.

وهنا لا بد أن نثّر بجهود الإخوة المحققين المباركة في مؤسستنا لما بذلوه من جهد وعناء في سبيل إخراج هذا السفر القيم المبارك، داعين الله سبحانه وتعالى لهم بالتأييد والتسديد. ونرجو الله تعالى أن يتقبل هذا المجهود بعين لطفه وكرمه وأن يرعاه بالقبول.

هذا ونحن نضع لمساتنا الأخيرة لتقديم هذا الكتاب فاجأنا القضاة بمصيبة مُلْمَةً أقضت جامعة المسلمين، ألا وهي فقد الرجل الأوحد بقية الإمام الراحل سماحة حجّة الإسلام والمسلمين الحاج السيد أحمد الخميني رضوان الله تعالى عليه، الذي كان مجاهداً لا يعرف الكلل، ومخلصاً واعياً وعالماً مصحيّاً في سبيل الشّورة الإسلامية.

نُسَأَلُ اللَّهُ تَعَالَى عَلَى الدُّرُّحَاتِ لِلْفَقِيدِ السَّعِيدِ وَأَنْ يَحْشُرَهُ مَعَ أَوْلَائِهِ  
الطاهرين. وَإِنَّ اللَّهَ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ.

قسم التحقيق - مؤسسة تنظيم ونشر آثار الإمام الخميني قدس سرّه  
فرع قم المقدّسة  
٢/ ذوالقعدة الحرام ١٤١٥ هـ  
١٤/ ١/ ١٣٧٤ هـ



نماذج مصورة  
من مخطوطات النسخ المعتمدة  
في التحقيق



فَوَاللَّهِ خَوْبَيْهُ  
بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

توسلوا لله ولمن في جميع احواله وهو حبيبي الفق توليد  
يوم الثلاثاء عشرين بربع الاول من شهر وتعين والفت  
على يدي مؤلفه حاملا بصلها وانفق استنادا على  
يدى الطربى عن عماله زوات الانف المقدمة الراضية  
الملقب بـ روات نفقة الامانة الجبوسية طامونه الطيبة  
الغصيبة المتابع فخارف الدنبا الدنبية الام الملاعنة  
ابن محمد الحسين الوائري الغروي ابى القاسم شفيع عندها  
في يوم السبت تاسع شعبان للهجرة من الملة الثانية والاربعين

بعد الاف والثلاثمائة هجرة  
قرىء على مهاجرها الافت  
الغصبة والغصيبة  
٢٤٢

وقف كثابها شهرين شهرياً اربعين  
معنى بمعنى قم - ايران

العبد المنصب العاصي محمد بن الدعو سعيد الفاخري البليغين بقبيلتي الشر  
الذى نصبه ١٩٢ واحد لله أو لا وآخر آخر العبد المأمور في

دار الطغىاء والمعاصي

اصحهان موسى بن عيسى

الله رب العالمين

الله رب العالمين

الله رب العالمين

يحيى الله العالى المترحم والغفار

الذى نصبه ١٩٣ واحد لله أو لا وآخر آخر العبد المأمور في

الوحدة والكفرية انسان العين وعيين النساء والعلم بالبيان محمد المبعوث على

الانس والجانب والشجر تعمقت الفتوحات وهو المرافق بان حفظه القرآن

وعلم ووصيته الذي نصبه ١٩٤ واحد لله أو لا وآخر آخر العبد المأمور في

وعلم الورثة الذين هم نفاسهم وجسر الشجر والبر وهم ارب الريح والقمر من ايجاد

الاكون خارجا على امره على اليمادات فهو وضلع الارض بانه انتقام من شرور

الافقار الله العالى المترحم والمسك بجعل زبده الارض محمد المبشر يعطيها الشرف الاعظيم

ان الحلة كل الحلة نافذة من الكتابة ونافذة في العلم حق الامر ماصدره

العلم وان يزاخيله الا نافذة في البلد فالقسم ما يبدىء ان في ذلك لذاته

للمالين اليف لا وهم ارب الارض وعدهم العرش والرئاسة على كل الابس

وهي حلة الاصطفاء لما شهدوا منه وجريل في حبان العيادة وذافن

حد افخم المأكورة وان تكون لغيره وفيم الامر الين فقا عززه زن يار قيل

احصيائه فنام سين ثم ان ز الخضر الذي در واد اصحابها وادواه في اسبنة اخر

واد انسنه في دنارتهم من سوار ايس الحاو يوث سلانا اما المعن فربما يناديها

الامام ٢ حكمة بالفقة لا تبلهها اليهود التي اصطبون في لعلة المغالية فضلا عن اطلاقها وربما اعذرها في بعض الاعياد

ففي اذن ففي اذن

ارز وارز وارز

تحفظت المعرفة بأبجدتها وجمالتها ومبنيتها مخكرة الأشواق ونفحة الارواح بكل منها  
وابرارها وجدت تلك العلوم في بساط الكون فقدر بمالها واعمارها وارزقها فتح  
ما هو الصالح لها وها هي الورقة التي يعرفه من سبقت من اللذ الحسن ١٠٠ مكتبة ابن  
بنزلت جهودك وأهملت رسالتك أن تحصل كل مني إلى بين الأذان الأولى جبار أحوال  
والثانية فضيل وسهرك علىك حرفتك ذلك أراها غيغت الأصول الملقاة عليك في  
تضاعيف ما في سمعك واللذ المونق والمعين وحيث هي الورقة التي تلذت بها عليك في  
ذلك الرقة أنا أهدى من الأسرار التي حصلت للدبة فقرأ عباره بالبرين الفوبيخ  
سحاصرة المحبة هبات الروقية والرياحات العقلية نايل الذئب أيامك والدمنيل في  
رئاك وآخر لك من أن تضيع لأهلك هبة الدرانين ربكم لها المرصاد ثم إن أصبت  
من الله ولقد ذيقوا واحده اللذ وان اخطأت فمن فخر وستغفر اللذ اللام  
على اصيف المصطفى وسيد الكونين ونور العالمين محمد المبعوث عليه التقلين واله  
الهارين الرسارة التي تهين واجعل قبور هبة الأسرار صدر والاحرار واحفظها  
من اخطاف امير الابشوار وعليه توكي واليم انقطاع ويهعن شرخانة انتقام  
ووجه والهدى آللذ عليم فوسخ واللذ ولجميع احراله وهو سجن انقذت سوداها  
لهم الشفاعة امامه عرش رسمه الله لورسنت شر

وَتَعْنَى وَالْفَعْلَى بِرَبِّ الْفَلَافَةِ





عيلك مفاسد ماقرئ سعك راشه المرقى العين  
هذا الذي نحننا

جبلك به ملك العصيفه انا من اناسه القويه خلص الله بعافته بدم

## بالإمارات التزام مع ملائكة الماء

وَالْيَاسَاتُ الْمُرْسَمَةُ فَابْنُكَ ثُمَّ يَأْكُلُكَ

## منابع دیالوگ‌های اندیشه‌ای

نَذِيْلُ الْأَصْلِ الْأَدْلَّ

بِالْمَهَادِ الْمَمْبَلِ قَبْرِ هَدْلَارِ مَدْلَارِ مَدْلَارِ  
وَبِقَبْرِ الْمَنْشَلِ الْمَنْشَلِ الْمَنْشَلِ  
لِيَقْرَأَهُ مَنْشَلَةُ الْمَنْشَلِ الْمَنْشَلِ





# مقدمة المؤلف

٦



## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الحمد لله التجلّى بالبطنون فظاهر، والتجلّى بالظهور فبطن واستتر، بادئ بدء سلسلة الوجود، وخاتم ختم الغيب والشهود، والصلة والسلام على السر المرموز المستتر، أصل أصول ماسلّف وغيره، مبدأ الدائرة ومحاتّمها، أفضّل البرية وأكرّمها، وعلى آله مفاتيح كنوز الأحديّة، وكواشف رموز السرمديّة، وعلى أعدائهم اللعنة الأزلية الأبدية.

وبعد: فإنّ ممّا وفّقني التأييدات الربوبية، وأيدني التوفيقات القدسية الألوهية، هو الاستسعاد بزيارة هذا الحديث القديس، النازل عن سماء الوحي والتقدّيس، وشرحه الذي أفاده شيخ العرفاء الكاملين، قلوة أصحاب القلوب والصالحين، كاشف إشارات الأخبار ورموزها، مُخرج لباب الآثار وكنوزها، فخر الطائفة وعيّنها، وذخر أهل المعرفة وزينها، المؤيد بتأييدات الرّب المجيد، القاضي الشّريف السعيد، أفضّل الله عليه من أنوار رحمته الواسعة، وتجلى عليه بالأأنوار الباهرة، واتفق ذلك في العشر الثالثة من مراحل عمري ومنازل دهري.

وهو أول كتاب منه - قدس سره - وفّقني الله لزيارته والاستفادة من حضرته، ولما رأيته محتاجاً إلى كشف بعض أسراره، ورفع الحجاب عن بعض أستاره، أحبّيت أن أعلق عليه بعض التعاليف، شارحاً لكلامه مع بعض ماسنح بخاطري القاصر، ونظري

الحمد لله الواحد<sup>(١)</sup> المُتوحد، والفرد المُتفرد، الذي توحد بالتوحيد في

الفاتح في شرح الحديث الشريف، مُعرضاً بالتصصير والقصور، ومتوكلاً على رب الأنام في المبدأ والختام، فنقول مُستعيناً بالرب المُعين، ومتوكلاً بولاية أوليائه الموصومين: قوله: الواحد المُتوحد.

أما كونه جل بُرهانه واحداً فظاهر، وأما كونه مُتوحداً فلظهوره في ملابس الكثارات، وتجليه في مراتي التعيينات، فهو تعالى مع ظهوره في الكثارات لا يخرج عن الوحدة الحقة الحقيقة، فمن حيث كونه واحداً مُتوحد، ومن وجه كونه مُتوحداً واحد، والكثارات غير موجودة حقيقة، والتعيينات في الغيب أولاً وأبداً، وسيأتي بعض التحقيق إن شاء الله في الموضع اللائق به.

قوله قدس سرّه: توحد بالتوحيد.

كونه تعالى مجده مُتوحداً بالتوحيد ومتفرداً بالتفريدي، فلأنَّ الإمكان من شأنه الكثرة، والمُمكِن من ذاته الغيرية، والوحدة عارضة لها من الصنع الربوبي، فالمُمكَنات بحالها الذاتية متکَّنَّ، وبحالها الوجودية واحد، إلا أنَّ الوحدة من عالم الوجود، فكلَّ الوحدات من حضرته، فهو متفرد بالتفريدي ومتوحد بالتوحيد، وما ذكرنا ظهر قوله «انجسست منه الكثارات بجملتها لوحدته» الذي هو مأخوذ من كلام المعلم الأول في أثيلوجيا<sup>(٢)</sup> فإنَّ الوحدة مرجعها الوجوب والمعنى والقيومية، والكثرة مرجعها الإمكان والقُرْ و والتقوّم، فكلَّ الكثارات تبدأ من حضرة الوحدة وترجع إليه «كمَا يَدَأُكُمْ تَعُودُونَ»<sup>(٣)</sup> فالوحدة علة انجساست الكثارات، والفردية مصدر التعيينات، كما إنَّهما علة الرجوع.

١- في نسخة ٤٠٤: العالم بدل: الواحد.  
 ٢- أثيلوجيا إفلاوطين: ١٣٤.  
 ٣- الأعراف: ٢٩.

توحدّه، وتفرد بالتفريدي<sup>(١)</sup> في تفرّده، ابجسّت<sup>(٢)</sup> منه الكثارات بجملتها لوحدته، وابتداّت منه الموجودات<sup>(٣)</sup> برمتها<sup>(٤)</sup> لفرديته، سبحانه وتعالى في كبرياء تقدّسه، والصلة على نبي الرحمة، ومجمع بحري الوحيدة والكثرة إنسان العين، وعين الإنسان، والعالم بالبيان، محمد المبعث على الإنس والجان<sup>(٥)</sup> والمعنوت بنعوت الفرقان، والموصوف بأنّ خلقه القرآن<sup>(٦)</sup> وعلى وصيّه الذي تشعب منه أولاد النبي، وتأحد معه في سيره الأنواري بالنصر الجلي<sup>(٧)</sup> وعلى آله الذين هم تقسيم وجود النبي والولي، وهم أولياء الرحمن، والمقصود من إيجاد الأكون<sup>(٨)</sup> ما جرى الماجري على الجامدات، وفضل الزائد على الناقصات.

أمّا بعد: فالفقير إلى الله الغني، والمتمسّك بحبل النبي الأمي، محمد المشتهر بسعيد الشريف القمي يقول: إنّ الحكمة كلّ الحكمة، ماورد في الكتاب والسنة، والعلم حقّ العلم ماصدر عن مدينة العلم<sup>(٩)</sup> وإنّ في أخبار الأئمة الطاهرين لبلاغاً لقوم عابدين، إنّ في ذلك لذكرى للعلماء، كيف لا؟

١ - في نسخة دره: بالتقديس بدل: بالتفريدي.

٢ - إبجسّت: انحررت، وانبعس الماء وتبعس أي نعمر. لسان العرب ١: ٣١٨: ١ بحس.

٣ - في نسخة دره: المزدوجات بدل: الموجودات.

٤ - برمتها: بحصلتها أو كلها، يقال أخذت الشيء برمته أي كلّه. لسان العرب ٥: ٣٢٣: ٥ رم.

٥ - انظر الاختجاج للطبرسي ١: ٥٢٧ و ٥٢٨، تفسير كنز النقائق ٩: ٤٦٩، مفاتيح الجنان: ٥٩٦ زيارة إبراهيم ابن رسول الله صلى الله عليه وآله.

٦ - انظر مسند أحمد بن حنبل ٩١: ٦ و ١٦٣، شعب الإيمان ٢: ١٥٣ و ١٤٢٥ و ١٤٢٧.

٧ - انظر بحار الأنوار ١/ ١٣٠: ٩٩ و ٥/ ٣: ٢٥، أصول الكافي ١: ٣٦٥، تفسير علي بن إبراهيم الفسي ٣٣٥: ٢، علم البقين ١: ٥١٥.

٨ - نوح البلاغة: كتاب ٢٨ من كتاب له عليه السلام إلى معاوية، علم المتقين ١: ٣٨١، جامع الأسرار ونبع الأنوار: ٩ و ١٠، كلمات مكرنة للبيض الكاشاني: ١٢٦، مفاتيح الغيب: ١٤.

٩ - اقتباس من أحاديث الرسول صلى الله عليه وآله: (أنا مدينة العلم وعلى يديها) انظر على سبيل المثال مناقب علي بن أبي طالب لابن المغازلي: ٤٤٦ و ٤٤٧، بحار الأنوار ٢/ ٤٢٧، ٥٣: ٣٢ و ٣٩٥.

وهم عليهم السلام أهل بيت الحكمة، ومعدن الوحي والرسالة<sup>(١)</sup> (فالكلم أليس حلة الاصطفاء لما شاهدوا منه الوفاء، وجبرائيل في جنان الصاغورة<sup>(٢)</sup> ذاق من حداقتهم الباكورة<sup>(٣)</sup> وأتني يكون لغيرهم، وفيهم الإمام المُبَيْن، وقال عز من قائل:

﴿وَكُلُّ شَيْءٍ أَخْعَبْنَا فِي إِمَامٍ مُبَيْنٍ﴾<sup>(٤)</sup>.

ثم إن في الخبر الذي رواه أصحابنا، ودار في السنة إخواننا رضوان الله عليهم، وأثبتوه في دفاترهم، من سؤال رأس المجالوت مولانا أبوالحسن الرضا عليه السلام، وما أجيابه الإمام عليه السلام لحكمة بالغة لا تبلغها أيدي الخائضين في الحكمة المُتعالىة، فضلاً عن الفلسفة الرسمية، وأسرار رائقة لا يكاد ينالها إلا من أتى البيوت من أبوابها؛ وأنوار بارقة لا يستثير بأشعتها الشارقة إلا من اقتبس من مشكاة الولاية الفاقلة.

وإنني بعد ما نصفت السبعين، و كنت في عشر الأربعين، اطلعت على هذه الرواية، واستسعدت بتلك الزيارة، فوجدتها عذراء لم يطمئنها قبل ذلك الأوّان إنس ولا جان، بل لم يخطبها الفحول ولا الفتیان، وكيف لهم من ذلك، وإنها لمن أهل بيت النبوة، ولم يكافئها أحد من الأمة، اللهم إلا من آجر نفسه ثمانی حجج من الثنتي عشر من الحجج، وتقلد بالتابعية المضضة، وفاز بالحبوبية الكاملة، حتى يكون الله سبحانه سمعه وبصره وعقله، فيسمع بسمعه، ويُصْرُّ ببصره، ويُعقل بعقله<sup>(٥)</sup> إذ لا يحمل عطاياهم إلا

١- انظر أصول الكافي ١/١٧٢:١ - ٢.

٢- المراد بالصاغورة النساء السابعة [منه قدس سره]. في نسخة «ول» و«مه»: الصاغورة بدل: الصاغورة، والصاغورة: النساء الدنيا كما في كتاب العين، والسماء الثالثة كما في القاموس.

٣- بحار الأنوار ٢٦:٢٦٥ و ٣٢٨ و ٢٧٥ وهي وروح القدس بدل: جبرائيل.

الحقيقة: البستان، والباكورة من البكر منه [قدس سره].

٤- بس: ١٢.

٥- اقتباس من الروايات التي وردت بهذا المضمون، انظر أصول الكافي ٢/٢٦٣ و ٢/٢٦٢ و ٨.

مطاييم، ولا يعلم ما في الدار إلا محارم الأسرار.

وَهَذَا الْمُسْكِنُ وَإِنْ كَانَ قَلِيلًا لِبَضَاعَةً فِي هَذِهِ التِّجَارَةِ، وَلَمْ يَسْعَدْ لِتَلِكَ الْإِجَارَةِ، إِلَّا أَنَّ الْكَرِيمَ لَا يَنْظُرُ إِلَى الْبَضَاعَةِ وَنِفَاقَهَا<sup>(١)</sup> وَيَسْتَدِيُّ بِالنَّعْمَ قَبْلَ اسْتِحْقَاقِهَا، فَلَقَدْ أَتَى عَلَيْيَ حِينَ مِنَ الدَّهْرِ لَمْ أَكُنْ مُتَفَحِّصًا لِأَثَارِهِمْ، خَادِمًا لِأَخْبَارِهِمْ، رَاصِدًا لِأَسْرَارِهِمْ، سَائِرًا فِي أَنْوَارِهِمْ، حَتَّى أَتَانِي فِي مُبْشِرَةٍ نُوْمِيَّةٍ أَمْرٌ مِنْ جَنَابِهِمْ بِالنَّظَرِ فِي خُطَابِهِمْ، فَقُوِّمْتُ بِمَأْمُورِهِمْ، حَتَّى فَتَحَ اللَّهُ بَصِيرَتِي بِسُرُورِهِمْ، وَشَرَحَ صِدْرِي بِنُورِهِمْ، وَزَادَ فِي يَقِينِي بِمَأْمُورِهِمْ، وَلِعُمْرِ الْحَبِيبِ إِنَّ أَمْرَهُمْ صَعْبٌ مُسْتَصْعِبٌ، لَا يَحْتَمِلُهُ إِلَّا نَبِيٌّ مُرْسَلٌ، أَوْ مَلِكٌ مُقْرَبٌ، أَوْ مُؤْمِنٌ مُمْتَحَنٌ قَلِيلٌ لِلإِيمَانِ عِنْدَ الرَّبِّ<sup>(٢)</sup>.

فمن تلك الفتوحات ما ألهمتُ من شرح هذا الحديث العویض شرحاً  
لایحیف عن الحقّ ولا يحیص<sup>(٣)</sup> وليس ذلك إلا من اقتباس نورهم، بل هو  
جذوة<sup>(٤)</sup> من قبسات طورهم، وما أقول إلا ما أقلي في الرّوع، ومن الله  
المعونة في البدء والرجوع، وهو حسبي ونعم الوكيل، وعلى الله قصد  
السبيل و لنسم تلك المقالة بـ «الفوائد الرضوية» ونرتّبها على مقدمة وثلاث  
فوائد وخاتمة، مُستعيناً بالله في الأولى والآخرة.

١١٥ - نفاق: راج، ونفاق نفذ وفني أوقل، القاموس المحيط: ١١٩٥.

٢- أنظر أصول الكافي: ٣٤٠، باب فيما جاء أن حديثهم صعب مستصعب، بصائر الدرجات: ١٦٢٤ في معنى الصعب والمستصعب.

٢- حاص، عن الحق يحيى: عدل عنه. المصادر المنشورة: ١٥٩ حاص.

٤- المتنوّع: هي القصة من الناد. لسان العرب ٢: ٢٢٦ جـ ١.

٤- الجلوة: هي القبعة من النار. نسان العرب ١٤١: ١ جدًا.



ذكر الخبر  
و توضيح الفاظه

٢٠



روى أصحابنا رضوان الله عليهم: أنه سأله رأس الجالوت الرضا عليه التحية والثناء بأن قال: يا مولاي، ما الكفر والإيمان، وما الكفران، وما الجنة والنيران، وما الشيطانان اللذان كلاهما المرجون، وقد نطق كلام الرحمن بما قلت، حيث قال في سورة الرحمن: **«عَلَقَ الْإِنْسَانَ عَلَيْهِ الْبَيَانُ»**<sup>(١)</sup>.

فلما سمع الرضا عليه السلام كلامه لم يحرِّ جواباً، ونكت بأصبعه الأرض، وأطرق ملياً، فلما رأى رأس الجالوت سكوته عليه السلام حمله على عيَّه<sup>(٢)</sup> وشجّعته نفسه لسؤال آخر.

فقال: يا رئيس المسلمين، ما الواحد المتذكر، والمذكر المتوكّد، والموجَد، والحادي المنجمد، والناقص الزائد؟

فلما سمع الرضا عليه السلام كلامه، ورأى تسويل نفسه له، قال: (أيش تقول يا بن أخي، ومن تقول، ولمن تقول؟! بينا أنت صرنا نعن نحن، فهذا جوابٌ موجَزٌ، وأما الجواب المفصل فاقرأ: إعلم إن كنت الداري والحمد لله الباري: أنَّ الكفر كفران، كفر بالله وكفر بالشيطان، وهو السَّيَّان المقبولان المردودان، أحدهما الجنة ولآخر النيران،

١ - الرحمن: ٤ و ٣.

٢ - العي: العبر، لسان العرب ٩: ٥١٠ و ٥١١ عبا.

وهما اللدان المُشفقان المخلسان، وهم المرجوأن، ونصّ به الرحمن حيث قال: **(مَرْجَ الْعَرَبِينَ يَتَقَبَّلُهُنَّا بِرَبْرَخٍ لَا يَتَفَهَّمُهُنَّا فَيَأْتِيَ أَلَاءٌ رَبِّكُمَا تَكَبَّلُهُنَّا)**<sup>(١)</sup> ويعلم قولنا من كان من سبع الإنسان، وبما قلنا ظهر جواب باقى **(٢)** سُؤالك والحمد لله الرحمن، والصلوة على رسوله المبعث إلى الإنس والجان، ولعنة الله على الشيطان).

فلمّا سمع رأس الجالوت كلامه عليه السلام بهت وتخير وشهق شهقة، وقال: أشهد أن لا إله إلا الله، وأنَّ مُحَمَّداً رسول الله، وأنك ولِي الله، ووصي رسوله، ومعدن علمه حقاً حقاً.

### بيان ما لعله يحتاج إلى البيان

**رأس الجالوت:** هو أكبر علماء اليهود، وقبل قاضيهم <sup>(٣)</sup>.

**ما الكفر والإيمان:** الكفر لغة هو الستر والإخفاء، ومنه سُمي الزارع والليل ومن ليس ثوباً فوق ذرעה كافراً <sup>(٤)</sup>.

**والكافر اصطلاحاً:** هو الذي لم يعتقد بوجود الباري تعالى، أو بأحد صفاتـه الحسـنى، أو بواحدـ من أـنبـائـه <sup>(٥)</sup> سـمي بذلك لأنـه إذا لم يـعتقد ذلك فـكانـه أـخفـاه عن عـالـم الـوـجـود بـزـعـمـهـ، وـسـتـرهـ عن مـرـتـبةـ الشـهـودـ باـعـقـادـهـ.

**والإيمان لغة:** هو التصديق <sup>(٦)</sup> وفي الشرع هو الاعتقاد بوجود الباري جل مـجـدهـ، وبـصـفـاتـهـ العـلـيـاـ كـمـاـ يـلـيقـ بـهـ تـعـالـىـ، وـوـجـودـ مـلـائـكـتـهـ الـمـدـيرـةـ، وـكـتـبـهـ

١- الرحمن: ١٩ - ٢١.

٢- في نسخة دم: ما في بدل: باقى.

٣- في نسخة دل: فاضلهم بدل: قاضيهم.

٤- الصحاح: ٢: ٨٠٧ و ٨٠٨.

٥- المفردات في غريب القرآن: ٤٣٣ و ٤٣٤، أثبيان: ١: ٦٠، مجمع البيان: ١: ١٢٨، تفسير الفخر الرازي: ١: ٣٨.

٦- الصحاح: ٥: ٢٠٧١.

المُنْزَلَة، ورَسُلِهِ الْمُرْسَلَة، وَبِمَا جَاءُوا بِهِ مِنْ عِنْدِهِ، وَعَدْمِ التَّفْرِيقِ بَيْنِهِمْ<sup>(١)</sup> وَسِيَّجِيَءِ تَحْقِيقِ الْكُفْرِ وَحَقْيَقَةِ الإِعْيَانِ إِنْ شَاءَ اللَّهُ الرَّحْمَنُ.

**وَمَا الْكُفْرَانُ:** هُمَا الْكُفْرُ بِاللَّهِ وَالْكُفْرُ بِالشَّيْطَانِ، كَمَا سِيَّأَتِيَ هَذَا التَّفْصِيلُ فِي كَلَامِ إِمَامِ الْإِنْسَنِ وَالْحَاجَانَ عَلَيْهِ السَّلَامُ.

**وَمَا الشَّيْطَانَانُ:** الشَّيْطَانُانِ إِمَّا مِنْ شَاطِئِ إِذَا بَطَلَ، أَوْ مِنْ شَطَنَ إِذَا بَعْدَ<sup>(٢)</sup>.

**وَبِالْجَمْلَةِ:** الشَّيْطَانُ هُنَا هُوَ مَاسُوِّيُّ اللَّهِ تَعَالَى<sup>(٣)</sup> أَمَّا عَلَى الْمَعْنَى الْأَوَّلِ: فَلَأَنَّ جَمِيعَ مَا سُوِّيَ اللَّهُ بِأَطْلَلَ هَالِكَ، وَأَمَّا عَلَى الْمَعْنَى الثَّانِيِّ: فَلَأَنَّ مَا عَدَاهُ بِاعتِبَارِ كُونِهِ سُوَاهُ بَعْدِهِ جَلَّ وَعَلَا، وَمِنْ ذَلِكَ سُمِّيَ كُلَّ عَاتِيٍّ مُتَمَرِّدًا مِنَ الْإِنْسَنِ وَالْجِنِّ وَالْدَوَابِ شَيْطَانًا<sup>(٤)</sup>.

**﴿عَلَقَ الْإِنْسَانُ﴾:** أَيِّ الْإِنْسَانُ الْكَامِلُ الَّذِي لَا كَمِلَ مِنْهُ، وَالْبَشَرُ التُّورِيُّ الَّذِي هُوَ أَبُو الْبَشَرِ بِالْحَقِيقَةِ، وَإِنْ كَانَ مِنْ أَبْنَاءِ آدَمَ أَبِي الْبَشَرِ بِحَسْبِ

قوله قدس سره: هو أبو البشر بالحقيقة... إلى آخره.

اعْلَمُ وَفَقْكُ اللَّهُ لِرِضَاهِ، وَنُورُ قَلْبِكُ بِتَجَلِّيَاتِ أَسْمَاهُ وَصَفَاتِهِ، أَنَّ الْأَسْمَاءَ الْحَسَنِيَّةَ مُحَبِّيَّةٌ وَمُحَاطِيَةٌ، وَمُشَمَّوِيَّةٌ وَشَامِلِيَّةٌ، فَمِنْهَا مَا لَهُ السُّلْطَانَةُ الْمُطْلَقَةُ، وَالْمُحَبِّيَّةُ التَّامَّةُ عَلَى جَمِيعِ الْأَسْمَاءِ، كَاسِمُ اللَّهِ الْمُسْتَجِنُ فِي الْأَسْمَاءِ اسْتَجَنَانِ الْفَرَوْعَنِ فِي الْأَصْوَلِ، وَالْأَشْجَارِ فِي النَّوَافِةِ، وَمِنْهَا مَا هُوَ دُونَ ذَلِكَ، لَكِنَّ لَهُ الْإِحْاطَةُ أَيْضًا عَلَى سَائِرِ الْأَسْمَاءِ كَالظَّاهِرِ وَالبَاطِنِ وَالْأَوَّلِ وَالآخِرِ.

لَسْتُ أَقُولُ: إِنَّ بَعْضَ الْأَسْمَاءِ الْرَّبُوبِيَّةِ فَاقِدٌ لِبَعْضِ الْكَمَالَاتِ كَمَا زَعَمَهُ

١- انظر مجمع البيان ١: ١٢٠، ١٢٠: ١، تفسير الفخر الرازي ٧: ١٣٩ و ١٤٠.

٢- الصحاح ٤٤: ٥، لسان العرب ١٢٠: ٧ و ١٢١، مجمع المعرفتين ٦: ٢٧٢ شطَن.

٣- في نسخة درء إضافة: سواه على القول بالظهور والبطون.

٤- انظر الصحاح ٤٤: ٥، لسان العرب ١٢١: ٧ شطَن.

العادلون عن الطريق<sup>(١)</sup> كيف؟ وكلها عين الذات الأحادية<sup>(٢)</sup> جل برهانه، بل مرادنا بطون بعض التجليات والكمالات في بعضها وظهور البعض في بعض آخر، فالرحمن ظاهر فيه الرحمة باطن فيه السخط والغضب، والمنتقم ظاهر فيه الانتقام والسخط باطن فيه الرحمة والغفران، كما أن المراد بصفات الجمال ما كان الجمال فيه ظاهراً والخلال في حدّ البطون، والجلال بالعكس، وإن الجميع الأسماء والصفات مستجدة فيها جميع الكمالات الوجودية، بل باعتبار استهلاك الكل في الذات الأحادية، وفائدتها في الجمال السرمدي، وارتباطها بالوجود المطلق لا افتراق بينهما.

وبالجملة: لبعض الأسماء الحبيطة التامة والسلطنة الحقة على سائرها، وبعضها لم تكن بذلك المثابة، ولا زام كلّ اسم في الحضرة الأعيان الثابتة يناسب ربّه وملزومه **«فُلْ كُلْ يَعْمَلُ عَلَى شَاكِلِيهِ»**<sup>(٣)</sup>.

از کوزه همان بروون تراود که در اوست<sup>(٤)</sup>

فاسم الله المحيط الحاكم على سائر الأسماء أول ظهور الكثرة في عالم الأسماء وحضور الواحدية، وبتوسطه ظهرت الأسماء، بل سائر الأسماء من مظاهره وتجلياته، وهو الظاهر في مراحل الظهور، والباطن في مراتب البطون، وصورته - التي هي عين الثابت للإنسان الكامل - هي أول صورة ظهرت في الحضرة العلمية ظهور ثبوت لوجود، وبتوسطها سائر الصور، بل صور سائر الأسماء من مظاهرها وتجلياتها.

١ - شرح المقاصد ٤: ٧٠، التوحيد للصدوق: ٩/١٤٤

٢ - التوحيد للصدوق: ١٤٤ و ١٤٥: ٩ - ١٠.

٣ - الإسراء: ٨٤.

٤ - گنر دایره کوزه زگوهر سازند از کوزه همان بروون تراود که در اوست  
أمثال و حكم دمحدا ١: ١٤٢ نسبه إلى بابا أفضل الكاشاني.

وبذاك القياس أول نور فلق صبح الوجود، وشق بحر الكون والشهود هو الإنسان الكامل خليفة الله واسمي الأعظم ومشيته ونوره الأقدم الأكرم، وبتوسطه سائر مراتب الوجود من الغيب والشهود ومنازل النزول والصعود، بل سائر الوجودات ظهورات نوره ومظاهر حقيقته، حسب ماقلنا في الأسماء والأعيان من كونهما ظهور رب الإنسان الكامل وعيه الثابت، فالإنسان الكامل والكون الجامع هو الاسم الأعظم ظلّ اسم الله الأعظم، وله الأوليّة والأخريّة والظاهريّة والباطنيّة، وهو المشيّة التي خلقها الله بنفسها وخلق الأشياء بها كما في رواية الكافي<sup>(١)</sup> .

ولأكمل في النوع الإنساني من نبينا صلّى الله عليه وآله كما هو شهود أئمّة الكشف والمعرفة<sup>(٢)</sup> والمقول عن معدن الحكمة والرسالة، المستفاد من كلام الله المعين لأصحاب القلوب والراسخين:

فمن كتاب الله قوله تعالى حكاية عن مراججه: **﴿لَمْ تَنَادِيْنَّ أَوْ أَدْنَى﴾**<sup>(٣)</sup> فالتدلي هو حقيقة الفقر المشار إليه بقوله صلّى الله عليه وآله: **«القر فخري»**<sup>(٤)</sup> وهو مقام البرزخية الكبيرى، والهيلولة المطلقة، ومقام أدنى استهلاكه في الأحادية وزوال حكم الواحدية.

ومن كلمات أرباب الوحي والنبوة مافي الزيارة الجامعة، كقوله: **«بِكُمْ فُحِّلَ اللَّهُ وَبِكُمْ يَخْتَمْ»**<sup>(٥)</sup>، وقوله: **«أَدْرِوا حُكْمَ فِي الْأَرْوَاحِ وَأَنْفَسَكُمْ فِي النُّفُوسِ»**<sup>(٦)</sup>، وقوله: **«أَنْتُمُ السَّبَبُ**

١- أصول الكافي ١: ٤٨٥، التوحيد المصدق: ١٩/١٤٧.

٢- جامع الأسرار ونبع الأنوار: ١٠.

٣- التّجّم: ٩٦.

٤- بحار الأنوار ٦٩: ٤٩، عوالي الآلٰي ١: ٣٩/٣٨.

٥- من لا يحضره الفقيه ٢: ٣٧٤.

الصورة، والعقل الذي هو النور المُحمدّي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ، وقد دلَّ على ذلك: **النقل الصحيح**<sup>(١)</sup> والكشف الصريح، بل العقل البرهانى المؤيد بالنور السبحانى. وفي رواية: (الإنسان هو أمير المؤمنين عليه السلام، علمه بيان كل شيء مما يحتاج إليه الناس)<sup>(٢)</sup> والمآل واحد؛ لأنَّ نورهما واحد، بل هما واحد<sup>(٣)</sup>.

**«علمه البيان»:** عدم الفصل بالعاطف لأنَّه بيان للخلق؛ أي خلقه بمحض تعلُّمه نفسه، عزَّ شأنه، بأنَّ جعله مظهر معقولاته، ومستودع علمه، ومعدن

---

**المُنْهَلُ بَيْنَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ**<sup>(٤)</sup> إلى غير ذلك من الفقرات والأخبار<sup>(٥)</sup> المنقولة من طريقهم عليهم السلام في حد الاستفاضة بل التواتر، فإذا علمت ما ذكرنا وأمنت بما تلُونا يظهر لك سرُّ كونه صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ أبا البشر وآدم الحقيقى<sup>(٦)</sup> فبصَرَّ. قوله قدس سرَّه: أي خلقه بمحض تعلُّمه... إلى آخره.

ولما كان الإنسان مظهر الذات باعتبار مقام الألوهية المستجعمة لجميع الكمالات الظاهرة والباطنة، وكلَّ الكمالات مُستجدة في ذات ربِّه استجنان الفروع في الأصول والكثيرات في العقل الفعال بنحو البساطة والجمعية، الخالصة عن شوب الكثرة والتركيب، المقدَّسة عن وصمة الكثارات والحيثيات والاعتبارات، كان مربوته - الذي ظهر عن هذا المقام الجمعي - مستودعاً في الجمال والجلال، والظهور والبطون، والأولية والآخرية، بل كلَّ الأشياء بنحو الوحدة والبساطة والاندماج والإجمال، فكان خلقه عين استيداع الكمالات الوجودية من السلسلة التزولية

١- أصول الكافي ١: ٣٦٧، ١٠/٣٦٧، مجمع البيان ٩: ٢٩٩، علم اليقين ١: ١٥٤ و ١٥٥.

٢- تفسير علي بن إبراهيم ٢: ٣٤٣، بحار الأنوار ٥٧: ٣٨٣، تفسير البرهان ٤: ٢٦٣، ٢/٢٦٣، تأويل الآيات الظاهرة للإسْتَبَادِي ٢: ٦٣٠.

٣- انظر أصول الكافي ١: ٣٦٥، عروي اللاتي ٤: ١٢٤، ٤: ٢١١.

٤- بحار الأنوار ٩٩: ١٠٧: دعاء الندية مع اختلاف.

٥- أصول الكافي ١: ١٥٢، ١: ١٥٣.

٦- انظر بحار الأنوار ٢٦: ٣٣٥، ٢٦: ١٣١، ١٦١ و ١٨١.

بياناته التي هي الجوهر العقلية، والأنوار الإلهية التي صارت في تلك المرتبة المظهرية أسماء إلهية جمالية وجلالية<sup>(١)</sup> وبالحقيقة جعله نفس ذلك العلم والبيان كما يراه أهل العرفان.

ويؤيد ما قلنا في معنى البيان ما ورد في الخبر أنَّ (البيان هو الاسم الأعظم الذي علم به كلَّ شيء)<sup>(٢)</sup>.

ثمَّ استشهاد السائل بالأية الكريمة يحتمل وجهين:  
الاحتمال الأول: أَنَّه سبحانه خلقَ هذا الإنسان بِأَنَّ عِلْمَه بِيَانِ كُلَّ شيءٍ،  
بل هو -أي ذلك الإنسان - بِيَانِ كُلَّ شيءٍ، فَيَجِبُ أَنْ يَجِبَ عَنْ هَذِهِ

وَالصَّمْدُودَيْهُ فِيهِ، فَإِنَّ...<sup>(٣)</sup>.

قوله قدس سرَّه: ثمَّ استشهاد السائل... إلى آخره.

ما ذكره هذا العارف الجليل - قدس سرَّه - من الوجهين كلامٌ تمامٌ وتحقيقٌ تامٌ في موضعه، لكنَّهما مُخالفان لظاهر كلام رأس الحالات، فَإِنَّ ظاهر قوله: «وَقَدْ نَطَقَ كَلَامُ الرَّحْمَنِ بِمَا قَلَّتْ» أَنَّ مَانِطَقَ بِهِ هُوَ الْحَقَائِقُ الْمُسْؤُلُ عَنْهَا، لَأَنَّ سُؤَالَهُ مَنْهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ كَانَ مَذْكُورًا فِيهِ كَمَا لَا يَخْفِي عَنْهُ التَّأْمِلُ.

والذِّي يُؤَدِّي إِلَيْهِ النَّظَرُ الْقَاصِرُ وَيَخْطُرُ بِالْبَالِ الْفَاتِرُ أَنَّ استشهاده يستصحَّ مِنْ

وجهين:

الأُولُّ: أَنَّ الإِنْسَانَ الْكَامِلَ صُورَةً مُجْمُوعِ الْعَوَالِمَ بِوَحْدَتِهِ الْجَمِيعَةِ وَبِسَاطَتِهِ الذَّاتِيَّةِ، كَمَا أَنَّ الْعَوَالِمَ الْوِجُودِيَّةَ صُورَةً تَفَصِّيلَيْهِ مِنْ الإِنْسَانِ الْكَامِلِ، فَإِذَا كَانَ الإِنْسَانُ مَظَهِرًا لِأَسْمِ الرَّحْمَنِ الَّذِي هُوَ لِبِسْطِ حَقِيقَةِ الْوِجُودِ وَسَلْسَلَتِ التَّزُولِ

١ - في نسخة (رو): هي عبارة عن أسماءَ الجمالية والجلالية ومظاهرها الكوبية بدل: صارت في تلك... وجلالية.

٢ - مجمع البيان: ٩، ٢٩٩: ٤، تفسير البرهان: ٤/٢٦٣، تفسير نور النّقلين: ٥/١٨٨: ٥.

٣ - كذا يباض في الأصول كلها.

الأمثلة من هو من سُنخ ذلك الإنسان، ويدعى أنه وصيّه والخليفة من بعده، والحافظ لعلومه وأسراره؛ ولهذا لما أجاب الإمام عليه السلام بما أجاب قال: ويعلم قولنا من كان من سُنخ الإنسان، أي كما أنَّ المُجِيب يجب أن يكون

والصَّادُود، كما قيل: ظهر الوجود بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ<sup>(١)</sup>، فالرَّحْمَةُ الرَّحْمَانِيَّةُ لِبَسْطِ حَقِيقَةِ الْوِجُودِ بِشَارِشَرَهُ، وَالرَّحْمَةُ الرَّحِيمِيَّةُ لِبَسْطِ كِمَالِ الْوِجُودِ<sup>(٢)</sup> فإذا كان مربوب اسم الرحمن الجامع لجميع المراتب والواحد ل تمام الحقائق الذاتية والعرضية هو الإنسان الكامل، والإنسان صورة مجموع العوالم، كانت الحقائق المسؤولة عنها مُحَقَّقة في الإنسان بنحو البساطة والوحدة، وفي العوالم بنحو البساطة والكثرة، فما حقيقة هذه الحقائق المُسْتَحْقَقة؟ فإنَّ ما هو الحقيقة مُتأخِّرَةً عن «هل» البساطة، فما لِوَجُودِه لِلْحَقِيقَةِ لَهُ، فإذا كان لهذه الحقائق وجود فما حقيقتها؟

الثاني: من قوله: «عَلَمَةُ الْبَيَانِ كُمَّ»<sup>(٣)</sup> فإنَّ المُرَادُ بِالْتَّعْلِيمِ - حسبما عرفت سابقاً - هو الاستبداع في الخصيرة والاستجنان في الطينية كما أنَّ المُرَادُ بِالْبَيَانِ - حسبما قلنا في الحواشى السالفة - هو مُسَيَّاتُ الْأَسْمَاءِ الَّتِي عَلَمَهَا اللَّهُ تَعَالَى أَبِيَّنَا آدَمَ عَلَيْهِ السَّلَامُ<sup>(٤)</sup> فالإنسان الكامل المُؤَدِّعُ فيَهُ حَقَائِقُ الْأَسْمَاءِ وَمُقْنَاطِيَّاتُهَا مِنَ الْلَّطْفِ وَالْقَهْرِ، وَالرَّحْمَةُ وَالْغَضْبُ، وَالْهَدَايَةُ وَالْإِضْلَالُ، وَالظَّهُورُ وَالْبَطُونُ، مُتَحَقِّقٌ فِيهِ هَذِهِ الْحَقَائِقُ بِطَرِيقِ الْلَّفْ وَالْبَسَاطَةِ، وَحِيثُ كَانَ الْعَالَمُ صُورَةً تَفَصِّيلَةً لِلْإِنْسَانِ الْكَامِلِ، وَلَا بَدْ مِنْ ظَهُورِ دُولِ الْأَسْمَاءِ الإِلَهِيَّةِ بِطَرِيقِ الْوِحْدَةِ وَالْكَثْرَةِ، كَانَتْ هَذِهِ الْحَقَائِقُ الْمُسْؤُلَةُ عَنْهَا مِنَ الْمُوَجُودَاتِ وَالْمُسْتَحْقَقَاتِ، فَمَا حَقَائِقُهَا؟

هذا ما سُنخ بالبال والعلم عند الرَّبِّ الْمُتَعَالِ.

١- الفتوحات المكية ١:٢٠.

٢- انظر التوحيد للصدوق: ٢٣٠ و٢٣١.

٣- الرحمن: ٤.

٤- إشارة إلى قوله تعالى في سورة البقرة، آية: ٣١.

من سُنْخَهُ هَذَا الْإِنْسَانُ بِاعتْبَارِ النُّورِيَّةِ وَالْبَضْعِيَّةِ وَمِنْ حِيثِ التَّأْخُدِ فِي  
الْمَرَابِ النَّزُولِيَّةِ وَالصَّعُودِيَّةِ، كَذَلِكَ الَّذِي يَفْهَمُ هَذَا الْجَوَابُ يَجِبُ أَنْ يَكُونَ  
مِنْ سُنْخَهُ وَمِنْ شَيْعَتِهِ بِاعتْبَارِ التَّابِعِيَّةِ.

وَالْحَمَالُ الثَّانِي: هُوَ أَنَّ الَّذِي طَلَبَتِهِ مِنْ حَقِيقَةِ الْكُفَرِ وَالْإِيمَانِ، وَتَحْقِيقِ  
الْجَنَّةِ وَالنَّيَّارِ، وَمَا الشَّيْطَانُانِ، إِنَّمَا هُوَ كَلَّهُ فِي الْإِنْسَانِ، لَا يَنْفَلُتُ مِنْهُ شَيْءٌ،  
وَهُوَ مَظَهُرُ تُلُكَ الْأَشْيَاءِ، وَبِهِ تَتَحَقَّقُ هَذِهِ الْأَسْمَاءُ؛ لِأَنَّ اللَّهَ خَلَقَهُ بِأَنْ جَعَلَهُ  
الْكِتَابَ الْمُبِينَ، وَقَدْ قَالَ جَلَّ مِنْ قَائِلٍ: **«وَلَا تَرْطِبْ وَلَا تَأْسِدْ إِلَّا فِي كِتَابٍ مُّبِينٍ»**<sup>(١)</sup>  
فَيَجِبُ أَنْ يَجِبُ عَلَى هَذِهِ الْحَقَائِقِ مِنْ يَتَرَقِّي إِلَى هَذِهِ الْرَّفَاقَيْنِ<sup>(٢)</sup>.

وَيُؤَيِّدُ مَا احْتَلَمْنَا مَا رَوَى عَنِ الصَّادِقِ عَلَيْهِ السَّلَامُ أَنَّهُ قَالَ: **«إِنَّ الصُّورَةَ**  
الْإِنْسَانِيَّةَ أَكْبَرُ حُجَّةَ اللَّهِ عَلَى خَلْقِهِ، وَهِيَ الْكِتَابُ الَّذِي كَبَّهَ يَدَهُ، وَهِيَ الْهِيَكَلُ الَّذِي بَنَاهُ  
بِحُكْمِهِ، وَهِيَ مَجْمُوعُ صُورِ الْعَالَمَيْنِ، وَهِيَ الْمُخْصَرُ مِنَ الْلَّوْحِ الْمُطْفَوْتِ، وَهِيَ الشَّاهِدُ عَلَى  
كُلِّ غَالِبٍ، وَهِيَ الْحُجَّةُ عَلَى كُلِّ جَاهِدٍ، وَهِيَ الْطَّرِيقُ الْمُسْتَقِيمُ إِلَى كُلِّ خَيْرٍ، وَهِيَ الْعِرَاطُ  
الْمَدُودُ بَيْنَ الْجَنَّةِ وَالنَّيَّارِ<sup>(٣)</sup>. صَدَقَ وَلِيُ اللَّهِ.

لَمْ يُعْرِجْ جَوَابًا: أَيْ لَمْ يَرْدَ جَوَابًا، يَقَالُ: كَلَمْتَهُ فَمَا أَحَارَ جَوَابًا أَيْ مَا رَدَهُ<sup>(٤)</sup>.  
نَكْتُ بِأَصْبَعِهِ الْأَرْضَ: أَيْ ضَرَبَ بِهِ الْأَرْضَ، كَمَا يَفْعَلُهُ الْمُتَفَكِّرُ فِي شَيْءٍ  
الْمُتَرَدِّدُ فِيهِ<sup>(٥)</sup>.

أَطْرَقَ مَلِيًّا: بِتَشْدِيدِ الْيَاءِ مِنْ غَيْرِ هَمْزَةِ أَيْ سَكَتْ طَائِفَةً مِنَ الزَّمَانِ<sup>(٦)</sup>  
وَالْمُرَادُ هُنَا بَعْضُ الزَّمَانِ، وَإِنْ كَانَ أَكْثَرُ مَا يُسْتَعْمَلُ فِي الزَّمَانِ الطَّوِيلِ<sup>(٧)</sup>.

١- الأنعام: ٥٩.

٢- فِي نُسْخَةِ **«الْمِلَّ»**: الدَّفَانِ بَدْلٌ: الرَّفَاقَاتِ.

٣- جامِعُ الْأَسْرَارِ وَمِنْبَعُ الْأَنْوَارِ: ٣٨٣، كَلَمَاتٌ مَكْوَنَةٌ لِلْفَيْضِ الْكَاشَانِيِّ: ١٢٥.

٤- اُنْظُرُ الصَّاحِحَ: ٢٦٤٠ حَوْرٌ.

٥- الصَّاحِحَ: ٢٦٩١، التَّهَيَاةُ لَابْنِ الْأَتَيْرِ: ٥١٣؛ ٥١٣ نَكْتٌ.

٦- الصَّاحِحَ: ٤١٥١٥ طَرْقٌ وَ٦٢٤٩٧ مَلَّا.

ويمكن أن يكون الطول باعتبار زمان التخاطب وبحسب ما يُتعارف الفصل بين السؤال والجواب، فإذا تجاوز من ذلك الحد عُد طويلاً.

قال في «الكتاف» في قوله: **﴿وَاهْجُرْنِي مَلِيَّة﴾**<sup>(١)</sup>: أي زماناً طويلاً من الملاوة مثلثة، وهي الحين والمدة من الرمان<sup>(٢)</sup>.

وقال «المطرزي» في «المغرب»: المليّ الساعة الطويلة، عن «الجوزي»<sup>(٣)</sup> وعن «أبي علي» هو المتسع، يقال: انتظرته مليّاً من الدهر أي متسعاً منه، قال: وهو صفة استعملت استعمال الأسماء، وقيل في قوله تعالى: **﴿وَاهْجُرْنِي مَلِيَّة﴾** أي دهراً طويلاً. والتركيب دالٌ على السعة والطول، منه الملاء للمتسع من الأرض<sup>(٤)</sup>.

حمله على عيّه: العيّ - بالكسر - خلاف البيان<sup>(٥)</sup>.

**ما الواحد المُكْثُر**: تقديم الواحد على المُكْثُر وإيراد الثاني بصيغة التفعيل دون الأول، يدلّ على أنّ وحدة هذا الموجود بالذات والكثرة بالاعتبار والجهات.

**وما المُكْثُر المُسْوَدَّ**: عكس الترتيب هنا للدلالة على العكس، وإيراد الصيغتين على التفعيل للدلالة على أنّ كلاً من الصيغتين باعتبار أمر آخر<sup>(٦)</sup> إما أعلى منه أو أسفل، أو للإشارة إلى أنّ أصله الوحدة، إلا أنه يتكرّر بالعرض ثم يتوحد ويرجع إلى أصله، كما ستطلع عليه إن شاء الله.

**الموجَد الموجَد**: الأول بصيغة المفعول والثاني على الفاعل لرعاية السجع،

١ - مريم: ٤٦.

٢ - الكشاف: ٢٠: ٢.

٣ - في المصدر: المغربي بدلي: الجوزي.

٤ - المغرب في ترتيب المغرب: ٣٤٣.

٥ - الصحاح: ٦٦٦: ٦ عني.

٦ - في نسخة دره إضافة: خارج عن الذات.

ولأنَّ المُمكِن ما لم يوجد لم يوجد<sup>(١)</sup>.

الجارِي المُسْعَدُ: أي المتحرّك الثابت الذات كما في المُنْقَضَيَاتِ<sup>(٢)</sup> أو المتحرّك في الواقع بحسب الدرجات الثابت في الحس والخيالات كما في الراكدات، قال الله جلَّ مجدَه: **«وَتَرَى الْجِبَالَ تَعْسِفُهَا جَاهِدَةً وَهِيَ تَعْرُّمُ السَّعَابَ»**<sup>(٣)</sup>.

الناقص الزائد: أي الذي يقبل الزيادة والتقيصة.

لما رأى تسويل نفسه: أي ترين نفسه له<sup>(٤)</sup> بحمله هذا السكوت على العيَّ والعجز منه عليه السلام، حتى اجترأ على سؤال آخر قبل أن يستسعد بجواب الأول.

أيش تقول: هو مُخْفَفُ أي شيء تقول، ويحتمل سكون الشين وتنوينها بالكسر.

يابن أبيه: تعرِيض بحقارته؛ لأنَّ المرء إذا لم يستقلَّ بنفسه ولم يُعرف من حيث شأنه يُنْسَبُ إلى أبيه، ويمكن أن يكون تعرِيضاً بجهالته، وأكثر ما يُستعمل في مجهول النسب.

من تقول: كلمة «من» الجارَةُ للابتداء؛ أي هذا القول ليس منك ولا من شائقك، وإنما هو من غيرك، بأن يكون قد أخذَ من كتب الأنبياء أو وجد في كلام الأووصياء والحكماء، أو مَا قاله عن الله، كما نَبَهَ عليه السلام في أول جوابه على التوحيد التام، واستهلاك الخاص والعاص، فليس القائل والمتكلِّم بالحقيقة إلَّا ذوالجلال، فيكون على طريقة قوله تعالى: **«وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَهُ»**<sup>(٥)</sup> فتحدَّسَ.

١ - انظر شرح الموقف ١١:٨، منظومة السبزواري ٦٢١:٢.

٢ - في نسخة ٤٤: المُنْقَضَيَاتِ بدل: المُنْقَضَيَاتِ.

٣ - العمل: ٨٨.

٤ - انظر الصحاح ٥: ١٧٣٣ سول.

٥ - الأنفال: ١٧.

ولمن يقول: أي لا يليق بك أن تسأل على سبيل الإفحام عن هذه الأسئلة مثلي الذي هو الغرض من إيجاد تلك الحقائق المسؤول عنها، بل بنوره استنارت تلك الأشياء<sup>(١)</sup> بل بصنعه تصوّرت هذه الرقائق بصورها،

قوله قدس سره: بل بصنعه تصوّرت ... إلى آخره.

فإن لهم عليهم السلام مقام إطلاق المشية<sup>(٢)</sup> ولسائرخلق مقام تعينتها، والمقيدات تنزلات المشية المطلقة ومظاهرها، كما ورد من طريقهم عليهم السلام: (خلق الله من نورنا العرش والكرسي والجنة والنار والشمس والقمر)<sup>(٣)</sup> وورد: (بِكُمْ فَتحَ اللَّهُ وَبِكُمْ يَخْتَمْ)<sup>(٤)</sup> فمقام الولاية المطلقة داخل فيه كل من شرب من كأس الوجود من عوالم الغيب والشهود شقياً وسعيداً، كما ورد عن النبي صلى الله عليه وآله: (آدم ومن دوفه تحت لوالي)<sup>(٥)</sup> ومن دخل فيه سلوك كل سالك - شقياً وسعيداً حقاً وباطلاً - إلى الولاية المطلقة، ومن باب الولاية إلى الله تعالى: إما إلى الرحمن الرحيم إن كان من المؤمنين وأصحاب السعادة، أو إلى المضل والمتعمق إن كان من الظالمين وأهل الشقاوة، والكل إلى اسم الله الجامع (كَمَا يَدْعُكُمْ تَعْوِذُونَ)<sup>(٦)</sup> و (إِنَّ اللَّهَ وَإِنَّا إِلَيْهِ وَإِلَيْهِ رَاجِعُونَ)<sup>(٧)</sup>.

فمقام ولاية الله المطلقة مظاهر اسم الله الأعظم مفتح سلسلة الوجود ومحكمها

١- انظر بحار الأنوار ٩٩: ١٢٢، علم الينين ١: ٣٨١، جامع الأسرار ونبع الأنوار ٩، مفاتيح الغيب ١٤.

٢- انظر بحار الأنوار ٢٦: ٢٦، ٢/١٤: ٢٦.

٣- تفسير البرهان ١: ٥، ١٩٢، إرشاد القلوب للدبليسي ٢: ٣٩٢، بحار الأنوار ٤٠: ٤٣ و ٤٤، ٨١: ٤٣، الأنوار التعمقية ١: ١٧ مع اختلاف.

٤- من لا يحضره الفقيه ٢: ٣٧٤، الزبارة الجامعة.

٥- متنق ابن شهر آشوب ١: ٢١٤، عوالى الآلائى ٤: ١٩٨، ١٢١: ٤، مستند أحمد بن حنبل ١: ٢٨١، كشف الملغاء ١: ١١/١٦.

٦- الأعراف: ٢٩.

٧- البقرة: ١٥٦.

وأولها وأخرها، فهي كنقطة سَيَّالَةٍ في مراحل الوجود منها البدو وإليها الرجوع، وقوله عليه السلام: (نَحْنُ صَانِعُ اللَّهِ وَالْخَلْقِ صَانِعُ لَنَا) <sup>(١)</sup> وإن كان يفيد الغاية لِمَكَانِ الْلَّامِ، إِلَّا أَنَّ الْغَايَةَ وَالْفَاعِلُ مُتَّحِدَانِ، خَصْوَصًا فِي الْفَوَاعِلِ الْمُقْدَسَةِ عَنْ كِدُورَةِ الْمَادَةِ وَلَوْاحِقَهَا، كَمَا هُوَ الْمُبِينُ فِي مَحْلِهِ وَالْمُتَحْقِقُ عِنْدِ أَصْحَابِ الْحِكْمَةِ الْمُتَعَالِيَّةِ <sup>(٢)</sup> فَإِذَا كَانَ لَهُمْ عَلَيْهِمُ السَّلَامُ مَقْامُ الْمُشَيَّةِ الْمُطْلَقَةِ <sup>(٣)</sup> وَسَارَ النَّاسُ تَعْيَّنَاهُمْ كَانَتْ لَهُمْ الْقِيمَوْمَةُ عَلَى النَّاسِ.

وَبِالْحَمْلَةِ: لِكُلِّ مُوْجَدٍ وَجْهَةٌ نُورَانِيَّةٌ مِنْ عَالَمِ الْقَدْسِ وَالْطَّهَارَةِ، وَوَجْهَةٌ ظُلْمَانِيَّةٌ مِنْ عَالَمِ الظُّلْمَةِ وَالْكِدْرَةِ، فَقَوْلُهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ: «مَنْ تَقُولُ» مَعْنَاهُ أَنَّ جَهَةَ نَفْسِيَّكَ الظُّلْمَانِيَّةَ الْكِدْرَةَ هَالَّكَةَ بَاطِلَّةَ، فَإِنَّ كُلَّ شَيْءٍ بِاطِلٌ إِلَّا وَجْهَهُ، فَلَمْ يَكُنْ قَابِلًا لِلْسُّؤَالِ وَالْحَوَابِ، وَوَجْهَتِكَ الْإِلَهِيَّةُ وَظَلَّكَ النُّورَانِيُّ مَنَا وَلَنَا وَعَنَا.

وَهَاهُ احْتِمَالٌ آخَرُ: وَهُوَ أَنَّ قَوْلَهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ «أَيْشَ تَقُولُ» إِشَارَةٌ إِلَى أَنَّ هَذِهِ الْحَقَائِقِ بِلَادِهِنِها فِي حَصْنٍ وَلَا يَتَأْلِمُ تَكُنْ شَيْئًا مَذْكُورًا، وَمَا لَا وُجُودَهُ لَا حَقِيقَةٌ لَهُ، فَالْسُّؤَالُ عَنْ حَقَائِقِهِ سُؤَالٌ عَنْ حَقِيقَةِ مَا لَا وُجُودَهُ، وَهُوَ بِلَامُورِدٍ، وَمَعَ الدُّخُولِ فِيهِ أَيْضًا سُؤَالُكَ بِلَا وَجْهٍ؛ فَإِنَّهُ سُؤَالٌ عَنِ الْحَقَائِقِ الْحَاضِرَةِ لِدِينِنَا وَالْمُتَدَلِّيَّةِ بِنَا وَالْمُوْجَوَّةِ عَنْدَنَا عَلَى سَبِيلِ الْإِفْحَامِ.

وَقَوْلُهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ: «مَنْ تَقُولُ» إِشَارَةٌ إِلَى أَنَّ الْإِنْسَابَ الَّذِي كُنْتَ أَنْتَ قَارِئَهُ مَعَ أَنَّا نَيْتُكَ وَنَفْسِيَّكَ وَدُمْ تَشْبِيَّكَ بِذِيلِ الْوَلَايَةِ إِلَى اللَّهِ لَمْ يَكُنْ فِي مُورَدِهِ، فَإِنَّهُ لَيْسَ كُلَّ مَاجِرَى عَلَى الْلِّسَانِ وَكَانَتْ صُورَتِهِ عَلَى صُورَةِ الْقُرْآنِ قَرْآنًا، كَمَا قَالَ جَلَّ

١- نَهْجُ الْبَلَاغَةِ: كَابِ ٢٨ مِنْ كَابِ لَهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ إِلَى مَعَاوِيَةَ.

٢- الْأَسْفَارُ ٢: ٢٧٠.

٣- بِحَارُ الْأَنْوَارِ ٢٦: ١٤/٢.

برهانه: **﴿وَإِنْ مِنْهُمْ لَفَرِيقًا يَلُونَ السِّتْهُمْ بِالْكِتَابِ لِنُخْسِرُهُمْ مِنَ الْكِتَابِ وَمَا هُوَ مِنَ الْكِتَابِ وَيَقُولُونَ هُوَ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ وَمَا هُوَ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ﴾**<sup>(١)</sup> كما أنه ليس كل من كتب الكتاب بأيديه كان كتاب الله، كما قال تعالى: **﴿فَوَلِلَّذِينَ يَكْتُبُونَ الْكِتَابَ بِأَيْدِيهِمْ لَمْ يَقُولُونَ هَذَا مِنْ عِنْدِ اللَّهِ﴾**<sup>(٢)</sup> فإن الصورة والمعنى والظاهر والباطن والقشر واللب قرينان لن يفترقا، كما قال رسول الله صلى الله عليه وآله: (إني تارك فيكم العقلين كتاب الله وعترتي لن يفترقا حتى يردا على الحوض)<sup>(٣)</sup> فالولاية باطن الكتاب وروحه والكتاب ظهورها، والظهور لم يكن ظاهراً إلا أن يكون له البطن.

وقوله عليه السلام: «ولم تقول» إشارة إلى عدم عرفانه مقام الإمام عليه السلام، ولا يرى بعينيه المرمدة وقلبه المنكوس إلى عالم الصبع إلا الشأة الظاهره من الإمام عليه السلام كما رأى الشيطان بحقيقةه الظلامية ظاهر آدم عليه السلام فقال: **«أَنَا خَيْرٌ مِنْهُ خَلَقْتَنِي مِنْ نَارٍ وَخَلَقْتَهُ مِنْ طِينٍ﴾**<sup>(٤)</sup> وقاد نفسه بظاهر آدم عليه السلام ولم ير روحانيته، فصار قياسه مغالطياً، كما ورد في أخبارنا المروية عن الأنمة عليهم السلام<sup>(٥)</sup>.

وهاهنا احتمال آخر: وهو أنك مع بقائك على حالي، وعدم تسليم قلبك لإمام زمانك، حتى تصير قابلاً لإفاضة الحقائق وتحلي الأنوار، لا يمكنك أن تعرف هذه الحقائق؛ فإن السالك لابد وأن يسلم بيت قبله إلى صاحب البيت بعوسته ولئل الوقت

١ - آل عمران: ٧٨.

٢ - البقرة: ٧٩.

٣ - أصول الكافي: ٢: ٣٠٤ و ٥: ١/٣٠٤، صحيح مسلم: ٥/٢٦: ٣٦، مسند أحمد بن حنبل: ٣: ١٧، الصواعق

الغرة: ٤٩، كنز العمال: ١: ١٨٥: ١/١٨٥ - ٩٤٣: ٩٤٤ - ٩٤٤.

٤ - سورة ص: ٧٦.

٥ - انظر أصول الكافي: ١: ٤٧/١٨ و ٢٠.

كما ينادي بذلك قولهم عليهم السلام: (نعن صنائع الله والخلق صنائع لنا)<sup>(١)</sup>. ويختطر بالبال لهذه الأقوال الثلاثة معنى آخر قويٌّ عندي، وهو أن يكون مراد الإمام عليه السلام من قوله: «أي شيء تقول ومن تقول ولمن تقول» أن السؤال والمسؤول والمسؤول عنه إنما هي نشأت نوره ومعارج كمالاته، فبالحقيقة لانعما بينها، أو أن هذه الحقائق هي اعتبارات نور الأنوار بحسب المقامات، ومرايا نور وجهه الكريم على سعة وضيق الدرجات، وإنما هي المسؤولة والمسؤول عنه في نظر أرباب المشاهدات؟! كما قيل في النظم الفارسي:

هم خود آست گوید وهم خود بَلَى كند.

بينما: أعلم أن «بينا» هي كلمة «بين» المشبعة<sup>(٢)</sup> جيء بها للمفاجآت، وكثيراً ما يكون بعدها الجملة الاسمية، لكن يجب أن يكون جوابها مما يتافق وجوده في زمان تحقق مدخولتها، بل يتسبب عن الذي بعدها، سواء كان من

حتى يتجلّى عليه بالأسماء المناسبة ويعرف الحقائق من أسبابها وبطريق اللّمَّ.

لقوله عليه السلام: «مَنْ تَقُولُ» أي من آية نفسٍ غير مُسلمة للمولى وغير قابلة للعلم بالحقائق تقول، ولأي شخصٍ غير معروفٍ عندك وغير خازنٍ لبيت قلبك تقول، ومن أي شيءٍ تُسأَلَ مع عدم قابلتك لفهم الحقائق وعرفانها، فتبصر.

قوله قدس سرّه: بل يتسبّب... إلى آخره.

مجيئها للمفاجأة حقٌّ، ولكن تسبّب مدخولتها عن الذي بعدها غير معلوم بحسب موارد الاستعمال، وقد وجّهنا الرواية بما لا يحتاج إلى هذا التكّلف، فراجع وتبصر.

١ - نهج البلاغة: كتاب ٢٨ من كتاب له عليه السلام إلى معاوية.

٢ - لسان العرب ٥٦١:١ بين.

الأسباب الذاتية أو العرضية أو الاتفاقية، فقولك: «بينا زيد يضرب عمرًا إذ مات عمرو» معناه أنَّ الضرب صار سببًا لموت عمرو، إذ لو لم يضره لم يمت. وبالجملة: من المستبين عند المهرة من أهل اللسان أنَّ جملة «بينا» دخلاً في الجملة الجوابية أي دخل كان، وهذا الذي قلنا يعرفه من له مشرب تام في العلوم الأدبية، ومن ذلك فليتحدد المترفَّس سببية قوله: «كنت أنت أنت»، لقوله: «صرنا نحن نحن» وسيجيء زيادة كشف لذلك صريحاً إن شاء الله تعالى.

أنت أنت: الخطاب إما أن يتوجه إلى الله صريحاً لأن يكون

قوله: أنت أنت... إلى آخره.

قد علمت راشداً فيما سبق، وأناك من التحقيق بما استحقَّ أنَّ للإنسان الكامل والولي انطلاقاً مقام المشيَّة المطلقة التي بها ظهرت الموجودات وتحققت الحقائق وتنوَّت الذوات، فهو بمنزلة الأصل وسائر الخلق فروعه، وله الحيطة على مراتب الوجود ومنازل الغيب والشهود، فله أن يقول: «نحن» ويريد كافة الموجودات من بادئ بداية الثابتات الأزلية وختام الرائلات الدائرة البالية، فإنَّها القشر وهو لبها، والصورة وهو معناها، والظاهر وهو باطنها، بل هو الصورة والمعنى والقشر والتَّبَّ وظاهر والباطن، فروح الولي روح الكل ونفسه نفس الكل وجسمه جسم الكل كما ورد: «أرواحكم في الأرواح ونفوسكم في النفوس وأجسامكم في الأجسام»<sup>(١)</sup>.

وبعبارة أخرى: من سلك سبيل الحق، وخرج عن الأنانية بقول مطلق، وفني ذاتاً وصفةً وفعلاً وشأنًا في الرَّب المتعال، وسلَّم مملكة وجوده إلى القِيَّوم ذي الجلال، وأتى الله بقلبٍ سليم، ووصل إلى مقام العبودية بالطريق المستقيم، وتحقَّق بحقيقة

«لَا مُوْجُودٌ سُوْيَ اللَّهِ، وَلَا هُوَ إِلَّا هُوَ» رَبِّا شَمَلَتْهُ الرَّحْمَةُ الْوَاسِعَةُ الْإِلَهِيَّةُ وَالْفَيْوَضَاتُ الْكَامِلَةُ الْرَّبُّوِيَّةُ، يَارِجَاعَهُ إِلَى مُلْكَتِهِ وَإِبْقَائِهِ بَعْدَ فَنَائِهِ، فَيَرْجِعُ حِينَ يَرْجِعُ رَابِحًا فِي تَجَارَتِهِ غَيْرُ خَاسِرٍ فِي مُعَامَلَتِهِ، فَإِنَّهُ تَعَالَى أَكْرَمُ الْمُتَعَالِمِينَ وَأَجْوَدُ الْمُتَبَايِعِينَ، فَأَعْطَاهُ تَعَالَى فِي مُقَابِلَتِهِ رُسْلَيْمَ رُوحَ الْكُلِّ، وَفِي مُقَابِلَتِهِ نَفْسَهُ الْجَزِيَّةُ نَفْسُ الْكُلِّ وَفِي مُقَابِلَتِهِ جَسْمَ الْكُلِّ، فَيَصِيرُ عَالَمَ الْوُجُودِ مُلْكَةَ وَجُودِهِ وَمُقْرَّ سُلْطَنَتِهِ وَمُسْنَدَ أَمْارَتِهِ.

فَإِذَا عَلِمْتَ مَا تَلَوْنَا عَلَيْكَ فَاعْلَمْ أَنَّ قَوْلَهُ: «بَيْنَا أَنْتَ صَرَنَا نَحْنُ نَحْنُ» عَلَى وزَانَ قَوْلَهُ: «أَيْشَ تَقُولُ... إِلَى آخِرِهِ» وَأَنَّهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ أَرَادَ أَنْ يُفْهِمَ السَّائِلَ بِطَرِيقِ آخِرٍ أَنَّ سُؤَالَهُ فِي غَيْرِ مَحْلِهِ، وَأَنَّ مَرَاتِبَ الْوُجُودِ مَشْهُودَاتِهِ بِلِمُتَدَلِّيَاتِ بِذَاتِهِ وَهِيَ قَيْوَمُ عَلَى كُلِّ نَفْسٍ، وَسَلْسَلَةِ الْكَائِنَاتِ مِنَ الْغَائِبَاتِ وَالشَّاهِدَاتِ مِنَ أَجْزَاءِ مُلْكَهُ وَتَوَابِعِ سُلْطَانَهُ، فَقَالَ: «بَيْنَا أَنْتَ أَنْتَ» أَيْ فِي حِجَابِ التَّعْيِنِ وَسِجْنِ التَّقْيِيدِ «صَرَنَا نَحْنُ نَحْنُ» أَيْ خَرَجْنَا عَنْ قِيدِ التَّعْيِنِ وَوَصَلْنَا إِلَى الْمَقَامِ الْإِطْلَاقِيِّ، وَهُوَ مَقَامُ الْقِيَامِ عَلَى كُلِّ نَفْسٍ وَالْإِحْاطَةِ لِكُلِّ شَيْءٍ، فَقَوْلُهُ: «أَنْتَ» إِشَارَةٌ إِلَى تَعْيِنِ السَّائِلِ وَضَيقِ وَجُودِهِ، وَ«نَحْنُ» إِشَارَةٌ إِلَى إِحْاطَتِهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ وَسِعَةِ وَجُودِهِ، وَقَوْلُهُ: «صَرَنَا» إِشَارَةٌ إِلَى أَنَّ هَذَا الْمَقَامُ تَحْصِيلِي يَحْصُلُ لِلْسَّالِكِينَ بِقَوْةِ السُّلُوكِ وَالْفَنَاءِ التَّامِ وَالْتَّسْلِيمِ التَّامِ. وَأَمَّا وَجْهُ كُونِهِ هَذَا جَوَابًا مُوجَزًا فَلِمَا سَيَّأْتِي - إِنْ شَاءَ اللَّهُ تَعَالَى - أَنَّ الْوَاحِدَ الْمُتَكَبِّرُ هُوَ الْمُشَيَّةُ الْمُطْلَقَةُ وَالْفَيْضُ الْمُقْدَسُ عِنْ نَظَرِي الْقَاصِرِ، فَعَلَى هَذَا يَصِيرُ قَوْلُهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ - مَعَ كُونِهِ رَدْعًا عَنِ السُّؤَالِ - جَوَابًا مُوجَزًا إِجْمَالِيًّا عَنْ حَقِيقَةِ الْوَاحِدِ الْمُتَكَبِّرِ، بَلْ جَوَابًا عَنْ سَائِرِ الْحَقَائِقِ الَّتِي هِيَ مَرَاتِبُ تَنْزِلَاتِ الْمُشَيَّةِ، فَلِمَّا هَا ظَهَرَتْ بِهَا وَتَذَوَّتْ بِذَاتِهَا وَتَحْقَقَتْ بِحَقِيقَتِهَا، وَالْعِلْمُ بِالظَّاهِرِ عِلْمٌ بِالظَّاهِرِ بِوْجَهِ بِسِيطِهِ.

الإمام عليه السلام أعرض عن السائل من حيث إنه أساء الأدب بالنسبة إليه عليه السلام، ثم توجه إلى الله وحاطبه بما هو جواب للسائل بأدق طريق وأكمل تحقيق، وإما أن يتوجه إلى السائل لا من حيث نفسه، بل من حيث إنه مستهلك بذاته عند نظر الإمام عليه السلام، والقيوم قائم مقامه؛ لأنه سبحانه القائم على كل نفس بما كسبت، وإذا كان هو القائم على النفوس فالكل قاعد عن ادعاء الوجود، راجل عن البروز إلى عرصة الشهود، عاجز عن الانتساب إلى مرتبة من مراتب التحقق، واقف على عدمه الأصلي في ميدان التسابق، وأصدق بيت قاله العرب:

الأكل شيء ما خلا الله باطل<sup>(١)</sup>...

وهذه الحقيقة هي التي نفي بها الإمام عن السائل هذا القول، ونسبة إلى الله عز شأنه، كما ذكرنا في أحد احتمالي قوله: «من تقول» والمال في توجيهي الخطاب إلى أمر واحد والتغایر بمحض الاعتبار، فافهموا راشداً. صرنا نحن نحن: أي صبر ورثنا نحن مُتسبيبة عن كونك أنت أنت؛ بمعنى أنك كنت أولاً أنت مرة واحدة إذ لانعت في الحضرة الأحدية ولا اسم ولا رسم هناك، فلما رأيت نفسك وعقلت ذاتك كنت أنت أنت مرتين، فتحققت الغيرية التي هي أصل العدد وإن كانت بالاعتبار فصرنا نحن نحن، وعبر عن تلك المرتبة الذاتية بقوله: «بينا أنت أنت».

---

وما ذكرنا: ظهر أن جوابه يصلح لأن يكون جواباً عن كلا السؤالين، فإن كل مسؤوالاته من أشعة وجه الله وظلال نوره، وهو حقيقة كل ذي حقيقة، فانهم واغتنم.

١ - ديوان لبيد: ١٤٨، وانظر السيرة النبوية لابن هشام ١: ٣٩٢، العقد الفريد: ٥: ٢٧٣.

فهذا جواب موجز: أي هذا الذي قلت إنما هو جواب مُجمل عن بعض سؤالاتك وهو السؤال الثاني عن الحقائق الخمسة المصدرة بقوله ما الواحد المتكرر إلى آخر الخبر.

وأما الجواب المفصل: أي الجواب عن سؤالك الأول بأدنى تفصيل هو ما أقول:

أن الكفر كفران: وجه التقديم والتأخير في السؤال والجواب أن للسائل

قوله قدمن سرّه: وجه التقديم والتأخير... إلى آخره.  
وأيضاً إن الجواب عن طريق العلة جواب عن المعلول، فلان المعلول مُدرج في العلة اندراج العقول التفصيلية في العقل البسيط.

وبعبارة أخرى: أن العلة صورة تمايم المعلول، وشبيه الشيء بصورته التامة، فالجواب عن الواحد المتكرر - الذي هو مقام العقل على تحقيق هذا العارف الكامل، ومقام المشيّة المطلقة على رأي هذا الفقير العاطل - جواب عن سائر الحقائق المسؤولة عنها:  
أما على طريقنا فظاهر؛ فإن المشيّة المطلقة مقام فاعلية الحق المتعال، وإلهية القديم ذي الجلال، وقد ورد من طريق أهل بيت الوحي والتنزيل عليهم صلوات الرب الجليل: (خلق الله الأشياء بالمشيّة والمشيّة ب نفسها)<sup>(١)</sup>.

وأما على طريقته - قدس الله نفسه - فلان العقل أول صادر من رب العزة وأول ظهور من مظاهر المشيّة، على مسار إله البراهين العالية، وحقق كمال التحقيق في الحكمة المتعالية<sup>(٢)</sup> وسائر مراتب الوجود من أنوار عالم الغيب والشهود صدورها بتوسيطه، بل العقل صورة جميع العوالم وفعاليتها، فالعلم بها علم بجميع العوالم، فافهم وكن من الراشدين.

١- أصول الكافي ١: ٤٨٥، التوحيد للصيوق: ١٤٧ - ١٤٨.

٢- الأسفار ٢٥٨: ٧

من حيث هو سائل مقام الخضوع للتعلم، فاللائق به التدرج من المقام الأدنى إلى الأعلى؛ ولأن الشائع في السؤال الابتداء بالأسهل إلى أن ينتهي إلى الأفضل، وللمُجيب من حيث إنه مُجيب مقام الاستعلاء للتعليم، فكأنه يجيء من العلو فيخبر عن مقام العقل والعالم العلوى إلى المرتبة النفسية والعالم السفلي، فلهذا أجاب الإمام عليه السلام أولاً عن الحقائق البدوية، ثم أجاب عن الكفر والإيمان للذين هما من الأعراض والصفات النفسانية، وأيضاً الأنسب في التعاليم تقديم الموجز على المفصل كما لا يخفى.

كفر بالله: أعلم أن هذا الكفر وقسيمه هو للخواص، وليس من كفر العوام، بل المُتوسطين في شيء، فللكفر دركات لاتحصى كما أن للإيمان درجات لاتنتهي، وقد عبر عن تلك المراتب بالأجزاء في الأخبار <sup>(١)</sup> فافهم. ثمَّ بعد ما تعرفت من معنى الكفر اللغوي أعلم أنَّ الكفر بالله هو اعتقاد أنَّ الله عزَّ برهانه غيب ماظهره فقط، وهذا هو القدر المشترك بين طبقات الكفر؛ لأنَّه يشتمل على كونه سبحانه منفياً مطلقاً أو غيره: فمنها: القول بالنفي والتعطيل <sup>(٢)</sup>.

ومنها: القول بالوجود، وأنَّ الظاهر يعني كون مصنوعاته ظاهرة تدلُّ عليه <sup>(٣)</sup> فهو الظاهر بواسطة الدلالات والعلامات، وهذا من قبيل قول بعضهم: إنَّ الكلَّي موجود بمعنى كون أفراده موجودات <sup>(٤)</sup>. والسائل به وإن كان في زمرة المسلمين لكنَّه كفر خفي عند العارفين،

١- أصول الكافي ٢:٣٧.

٢- الملل والنحل للشهرستاني ١:٤٦ و ٩٠ و ٩٢.

٣- شرح المقاصد ٤:٢١.

٤- حاشية تهذيب المعنون: ٤٩.

وهو كفر أهل العلم من المتكلمين والمُتفلسفين وبعض المتصوّفة وأكثـر النصارى؛ حيث زعم الأوّلـان أنَّ اللهَ غـيـبـ وـيـدـلـ عـلـيـهـ بـالـآـيـاتـ، وـالـآـخـرـ آـنـ سـبـحـانـهـ يـحـلـ فـيـ هـيـاـكـلـ الـكـمـلـ كـالـمـسـيـحـ وـغـيـرـهـ مـنـ الـأـبـرـارـ<sup>(١)</sup> وـزـعـمـ بـعـضـ الفـرـقـةـ التـالـيـةـ آـنـ سـبـحـانـهـ تـطـوـرـ بـلـبـاسـ<sup>(٢)</sup> الـأـكـوـانـ وـاـخـتـفـيـ بـهـاـ<sup>(٣)</sup> وـآـنـ الـمـكـنـاتـ عـوـارـضـ الـمـوـجـودـ الـحـقـيـقـيـ الـذـيـ هـوـ اللـهـ تـعـالـيـ بـزـعـمـهـ.

وـقـدـرـدـ عـلـيـهـمـ سـيـدـ الشـهـدـاءـ عـلـيـهـ وـعـلـىـ آـيـاتـهـ وـأـوـلـادـهـ شـرـائـفـ الـصـلـاـةـ وـالـشـاءـ حـيـثـ قـالـ فـيـ دـعـاءـ عـرـفـةـ: (كـيـفـ يـسـتـدـلـ عـلـيـكـ بـاـهـ مـهـ فـيـ وـجـوـدـ مـفـتـرـ إـلـيـكـ)، أـيـكـوـنـ لـفـيـرـكـ مـنـ الـظـهـورـ مـاـلـيـسـ لـكـ، حـيـيـ يـكـوـنـ هـوـ الـظـهـرـ لـكـ، مـتـىـ هـبـتـ حـتـىـ تـحـتـاجـ إـلـىـ دـلـلـ يـدـلـ عـلـيـكـ، وـمـتـىـ بـعـدـتـ حـتـىـ تـكـوـنـ الـأـلـاـرـ هـيـ الـتـيـ تـوـصـلـ إـلـيـكـ، عـمـيـتـ عـيـنـ لـاـتـرـاـكـ وـلـاـتـرـاـلـ عـلـيـهـ رـقـيـاـهـ<sup>(٤)</sup>.

وـأـمـاـ الـبـرـهـانـ عـلـىـ ذـلـكـ مـنـ طـرـيـقـ الـإـيـجـازـ: فـهـوـ آـنـ اـخـتـفـاءـ شـيـءـ بـشـيـءـ

قولـهـ: وـاـخـتـفـيـ ...

لـيـسـ مـرـادـهـمـ مـنـ اـخـتـفـائـهـ تـعـالـيـ فـيـ مـلـابـسـ الـأـكـوـانـ هـوـ مـاـ نـهـمـهـ هـذـاـ الـعـارـفـ الـجـلـيلـ كـمـاـ يـظـهـرـ عـنـدـ مـنـ تـدـبـرـ فـيـ كـلـمـاتـهـمـ كـمـالـ التـدـبـرـ، بـلـ مـرـادـهـمـ اـخـتـجـابـهـ تـعـالـيـ بـرـهـانـهـ عـنـ إـدـرـاـكـ الـخـلـاتـ وـأـوـهـامـهـمـ، كـمـاـ وـرـدـ: (أـنـ اللـهـ تـعـالـيـ سـبـعـينـ الـفـ حـجـابـ مـنـ نـورـ وـسـبـعـينـ الـفـ حـجـابـ مـنـ ظـلـمـةـ)<sup>(٥)</sup> وـالـوـجـوـدـ وـإـنـ كـانـ بـهـ ظـهـورـ كـلـ شـيـءـ وـكـانـ مـشـهـوـدـاـ لـكـلـ أـحـدـ، إـلـآـنـهـ مـعـ ذـلـكـ غـيـرـ مـدـرـكـ لـأـحـدـ، وـشـهـودـ الـوـجـوـدـ الـمـطـلـقـ أـيـضـاـ لـيـعـكـنـ إـلـأـ بـكـسـرـ أـصـنـامـ الـعـيـنـاتـ وـخـرـقـ الـحـجـبـ الـمـظـلـمـاتـ.

١- كـشـفـ اـمـرـادـ، ٢٢٧ـ، شـرـحـ المـقـاصـدـ ٤:٥٧ـ، جـامـعـ الـأـسـرـارـ وـمـنـعـ الـأـنـوـارـ: ٢١٨ـ.

٢- فـيـ نـسـخـةـ دـلـهـ: ظـهـرـ بـطـورـ بـدـلـ: تـطـوـرـ بـلـبـاسـ.

٣- دـيـهـاـ سـاقـطـةـ فـيـ دـلـهـ.

٤- إـقـالـ الـأـعـمـالـ: ٣٤٩ـ.

٥- بـحـارـ الـأـنـوـارـ: ٥٥ـ / ٣٤ـ: ١٠ـ - ١٢ـ.

يستلزم<sup>(١)</sup> ثبوت الثاني عند الأول لامحالة، ومن بينَ عند أهل السابقة الحسني أنَّ ذلك شرك مع كفر؛ إذ الكلَّ هالك عند وجده الكريم، فسبحانه وتعالى عما يقول كلَّ مُعْتَدِلٌ أثيم.

وكفر بالشيطان: قد عرفت أنَّ الشيطان هنا عبارة عما سوى الله، فاعلم

قوله: وَكَفَرَ بِالشَّيْطَانِ...

اعلم هداك الله إلى الطريق المستقيم المستبين، وجعلك من المؤمنين المؤقنين، أنَّ الكفر بكلَّ شيء هو إخفاء ما يستحقَ ذلك الشيء ذاتاً أو صفة أو فعلًا، فالاعتقاد بأنَّ العالم ظاهر في مقابل ظهور ربَّ الأرباب كفر بالشيطان مع كونه شرًّا بالرحمن. بيان ذلك: أنَّ نُرَاتِبَ المُرْجُودَاتَ من مطالع عوالم الأنوار المشرفة إلى غواصي صيادي الأقطار المظلمة - ظلًا نورانيًا ووجهًا حقانيًا إلى عالم القدس والطهارة، وظلاً ظلمانيًا ووجهًا شيطانيًا إلى معدن الحِسَنةِ والكُدُورَةِ: أمَّا الوجه النوراني فهو الذي أفيض من حضرة الجمع بالفيض المقدس الإطلاقي والظلَّ المُمْتَدَ الرَّحْمَانِي، قال تعالى: **«فَمَنِ اذْهَبَ إِلَّا هُوَ أَعْجَدَ بِنَاصِيَّهَا»**<sup>(٢)</sup>. وقال: **«إِنَّمَا تَرَى إِلَى رَبِّكَ كَيْفَ مَدَ الظَّلَلُ»**<sup>(٣)</sup>.

قال عزَّ من قائل: **«وَاللَّهُ أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَحْيَا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا»**<sup>(٤)</sup>. فالماء النازل من سماء الإلهية إلى أرض الخلقة لإحياء الأموات، والظلَّ المدود إلى هيكل المُمْكِنَاتِ، والهوية الآخذة بناصيَّةِ الْهَالِكَاتِ، هو وجه الله الباقي المشار إليه بقوله عزَّ شأنه: **«كُلُّ شَيْءٍ هَالِكٌ إِلَّا وَجْهُهُ»**<sup>(٥)</sup> و**«كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانٍ وَيَقِنٍ وَجْهُ رَبِّكَ ذُو**

١ - في نسخة ٤٤: لا يستلزم.

٢ - مود: ٥٦.

٣ - المرقان: ٤٥.

٤ - التحل: ٦٥.

٥ - القصص: ٨٨.

أنَّ الكفر بالشيطان هو اعتقاد أنَّ العالم غيب ما ظهر قطًّا وإنَّما الظاهر هو

الخلال والإكرام<sup>(١)</sup>.

وأما الوجه الظلماني والظلل الشيطاني المشار إليه بقوله تعالى: «إِنَّهُ هُوَ الْأَسْمَاءُ  
سَمَّيَّتْهُمْ هُنَّ أَنَّمَاءٌ وَآتَوْكُمْ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ بِهَا مِنْ سُلْطَانٍ»<sup>(٢)</sup> فهو جهة النفسية والتقيّنات الذاتية  
وشيئية الماهية.

وبالجملة: جهة الغيرية والسوائية ووجهه الناقصة الدائرة الهالكة، وبالآخرة جهة  
الدنيا الدينية المكرورة.

وعلمون أنَّ العالم الذي هو ماسوى الله - وعبر عنه هذا العارف الجليل والشيخ  
الكامل النبيل قدس سرَّه بالشيطان - هو جهة السوائية والغيرية المظلمة، وإنَّ فالجهة  
النورية هي وجه الله الباقي الفاني في الحق المتعال، فهو ليس من العالم في شيء، بل  
مقام الورعية الرب الحكيم وقيومية الحق العليم.

فإذا قد دريت ذلك حقَّ الدراية، وفكَّرت فيه إلى النهاية، فاعلم أنَّ العالم غيب  
ما ظهر قطًّا، والحقَّ ظاهر ماغاب قطًّا<sup>(٣)</sup> وهذا هو مراد «صاحب الفتوحات» كما نبه  
عليه أخيراً، فعلى هذا الكفر بالله هو اعتقاد أنه تعالى شأنه غيب فحسب أو ظاهر  
فحسب، وأما الكفر بالشيطان هو اعتقاد أنه ظاهر في مقابل ظهور رب الأرباب، فإنَّ  
الظهور هو الوجه النوراني، وقد عرفت أنه من قبل الرحمن وليس من العالم في  
شيء، ولا يكُون عن هذا الشرك خالصاً إلا من يرى استهلاك جميع الموجودات ذاتاً  
وصفة وشأنها في الحق القيُّوم، بل التوحيد النام هو التتحقق بهذا المقام.

١ - الرحمن: ٢٦ - ٢٧.

٢ - الجم: ٢٣.

٣ - جامع الأسرار ومنبع الأنوار: ١٦٣، كلمات مكونة للفيض الكاشاني: ٥، رسالات في الحكمة الشعالية  
والفكر الروحي للشرف البلاتي: ٩٠.

الله فحسب، وهذا كفر مُحققي الصوفية؛ حيث زعموا أنه سبحانه ظهر بصورة كل شيء، فهذا الزاعم أخفى الشيء الذي هو السوي -أي العالم- وهو الكفر بالشيطان.

ولا تتوحش من ذلك؛ فإنه أعلى درجات بالنظر إلى قوم، ولكن (حسنات الأبرار سبات المقربين)<sup>(١)</sup>.

قال «صاحب الفتوحات»: إنَّ العالم غيب لم يظهر قط، والحق هو الظاهر ما غاب قط، والناس في هذه المسألة على عكس الصواب، فإنهم يقولون: إنَّ الحق تعالى غيب والعالم هو الظاهر، فهم بهذا الاعتبار في مقتضى هذا الشرك<sup>(٢)</sup>.

أقول: قد غفل هذا العارف عن الشرك اللازم من زعمه؛ حيث حكم بظهور الحق تعالى وخفاء العالم، وهو أيضاً من أنحاء الشرك الخفي، وأما الإيمان الحقيقي: فهو الاعتقاد بأنَّ الله هو الظاهر الباطن، والشاهد الغائب، فهو الظاهر إذا طلبته في البطنون، وهو الباطن إذا تفحصت عنه في الظاهر، وهو المنزه عنهما إذا طلبته بكليهما، وأنَّ العالم ظاهر بالله خفي بذاته، فنعرف فإنه باب عظيم للتوحيد.

اللهم إلا أن يقال: إنَّ مراد «صاحب الفتوحات» بالظهور هو الاستيلاء على الظاهر والباطن، وبخفاء العالم هو العدم الصرف الذاتي وليس المحسن الإمكانى. وبالجملة: فالطائفة الأولى يقولون ببطونه تعالى فقط، والطائفة الثانية يقولون بظهوره عز شأنه فحسب.

وهذان الكفران كلاهما جناحان للإيمان الحقيقي، وهو اعتقاد أنه تعالى هو الظاهر الباطن؛ بمعنى أنَّ ظهوره من حيث بطونه، وأنَّ بطونه عين ظهوره، وأنَّ خفاء بمحض ظهوره، وهو الذي استولى على ظواهر الأشياء

١ - بحار الأنوار ٢٥: ٢٥/٢٠٥.

٢ - جامع الأسرار وسبع الأنوار: ١٦٣، كلمات مكونة للفيض الكاشاني: ٥.

وبطن في خفياتها بحيث لا يعزب عنه مثقال ذرة في الأرض ولا في السماء كما ورد: (يا علیاً من فرط الظهور) <sup>(١)</sup> و(يا من احجب بشعاع نوره) <sup>(٢)</sup>. فمن حيث الظاهرية ورد في أدعية الأسبوع: (والخلق مطيع لك خاضع من خوفك، لا يرى فيه نور إلا نورك، ولا يسمع فيه صوت إلا صوتك) <sup>(٣)</sup>.

وفي خبر آخر حيث خوطب الراوي بقوله عليه السلام: (الست تراه في وشك هذا) <sup>(٤)</sup>.

وفي آخر: (عميت عين لاتراك ولا تزال عليها رقيا) <sup>(٥)</sup>.

وفي خبر آخر: (هو فوق وتحت وأمام وقدم) <sup>(٦)</sup>. وأمّا من حيث الباطنية (فلا تدركه الأ بصار، وإن الملا الأعلى يطلبونه كما يطلبونه أنت) <sup>(٧)</sup>.

وأمّا من حيث كليتهما فقد ورد: (أين الشيء ومتى الشيء خفيّاً كان أو جليّاً). حيث روی في الكافي عنهم عليهم السلام في معنى «الله أكبر» حين قال الراوي في معناه: الله أكبر من كل شيء، قال عليه السلام في ردّه: (أين الشيء؟! بل هو أكبر من أن يوصف) <sup>(٨)</sup>.

وبالجملة: المؤمن الحقيقي والرجل العلمي <sup>(٩)</sup> هو أن يعتقد أن الله هو الظاهر الباطن، الأول الآخر، ولا شيء غيره في الحقيقة، بل جميع ماسواه باطل محض هالك أزلًا وأبدًا وليس صرفاً ظاهراً وباطناً.

١- بحار الأنوار: ١٣: ٥٥.

٢- بحار الأنوار: ٩١: ٤٠٣، مهنج الدعوات: ٧٦.

٣- البلد الأمين للكفعي: ١٣٤، بحار الأنوار: ٢٠٩: ٥٤، الدر المثور: ٧٥: ٧، مصباح الكنفسي دعاء يوم الإثنين.

٤- الترجيد للصدوق: ٢٠/١١٧.

٥- إقبال الأعمال: ٣٤٩.

٦- أصول الكافي: ١/١٠٠: ١ وفيه هو هاهنا وهاهنا وفرق وتحت ومحيط بنا.

٧- الفتوحات المكية: ١: ٩٥.

٨- أصول الكافي: ١: ٩٩١، الترجيد للصدوق: ٢/٣١٣ و٣.

٩- في نسخة ورث الشيعي بدل: العلمي.

وفي خبر: أصدق قيل قاله العرب قول لبيد.  
ألا كل شيء ما خلا الله باطل<sup>(١)</sup>.

ونعم ما قيل في النظم العربي:  
لقد ظهرت فلاتخفي على أحد

إلا على أكمه لا يعرف القمرا

لكن بطنت بما أظهرت مُحتجباً

وكيف يعرف من بالعرف استتر<sup>(٢)</sup>

وهما سِيَان: أي هذان الكفران مثلان؛ باعتبار أنَّ في كلِّ منها اعتقاد  
ظهور ذات وخفاء أخرى كما يبَيَّنَ.

المقبولان المردودان: هذا يحتمل وجهين:

قوله قدس سُرَّه: أي هذان الكفران مثلان...

أو هذان الكفران سِيَان باعتبار أنَّ الزيادة في كلِّ منها هي الزيادة في آخر؛ لما  
عرفت أنَّ الكفر بكلِّ شيء إخفاء ما يستحقَّ، والكفر بالشيطان هو اعتقاد ظهوره في  
مقابل ظهور ربِّ الأرباب، وهذا يلزِم الكفر بربِّ الأرباب أيضاً، فإنَّ اعتقاد ظهور  
العالم في مقابلة يُلزِم اعتقاد بطونه تعالى فحسب، فهو كفر بالله، فالزيادة والاشتداد  
في أحدهما تلزِم الزيادة والاشتداد في الآخر.

أو أنهما سِيَان باعتبار كون كلِّ منها مقبولاً ومردوداً، وعلى هذا يكون  
المقبولان المردودان بياناً للتساوي.

قوله: المقبولان المردودان... إلى آخره

قد عرفت فيما ألقى إليك فيما سبق أنَّ الكفر بالله يلزِم الكفر بالشيطان، وأنَّ

١ - نقدم تغريجه سابقاً.

٢ - جامع الأسرار ونبع الأنوار: ١٦٥.

أحدهما: أنَّ كُلَّ واحِدٍ مِّنَ الْكُفَّارِ مَقْبُولٌ عِنْدَ جَمَاعَةٍ مَرْدُودٌ عِنْدَ آخَرِينَ، أَوْ كَلَاهُمَا مَقْبُولٌ وَمُفْتَرٌ عِنْدَ جَمَاعَةٍ مُّثْلِعَ الْعَوَامَ بِلِلْمُتَوَسِّطِينَ الْأَبْرَارِ، مَرْدُودٌ عِنْدَ أَهْلِ اللَّهِ وَالْمُقْرَبِينَ الْأَخْيَارِ؛ لَأَنَّ (حَسَنَاتِ الْأَبْرَارِ سَيِّنَاتِ الْمُقْرَبِينَ)<sup>(١)</sup> وَكُمْ مِّنْ مُثْوِي لِعَامِلٍ هِيَ عَقُوبَةُ لِآخَرِينَ. وَثَانِيهِمَا: أَنَّهُمَا مَقْبُولَانِ مِنْ وَجْهِ مَرْدُودَانِ مِنْ وَجْهِ آخَرِ: أَمَّا كُونُهُمَا

الْكُفَّرُ بِالشَّيْطَانِ هُوَ اعْتِقَادٌ ظَهُورُهُ فِي مُقَابِلِ الرَّحْمَنِ، فَعَلَى هَذَا يُحْتَمِلُ أَنْ يَكُونَ قَوْلُهُ «الْمَقْبُولُانِ الْمَرْدُودُانِ الْمُخْتَلِفُانِ الْمُرْجُوَانِ»، وَكَذَا قَوْلُهُ تَعَالَى: «فَرَأَى الْعَرَبَيْنِ يَتَقَبَّلَانِ»<sup>(٢)</sup> وَكَذَا قَوْلُ السَّائِلِ حِيثُ قَالَ: «كَلَاهُمَا مَرْجُوَانِ» لَا كُلَّ وَاحِدٍ مِّنْهُمَا، إِشَارَاتٌ خَفِيَّةٌ إِلَى التَّلَازِمِ، فَعَلَى هَذَا يَسْقُطُ الْإِحْتِمَالُ الثَّانِي مِنَ الْإِحْتِمَالِيْنَ فِي الْمَوَارِدِ الَّتِي ذَكَرَهَا قَدَّسَ سَرَّهُ.

وَيُحْتَمِلُ أَنْ يَكُونَ قَوْلُهُ: «وَنَصَّ بِهِ الرَّحْمَنُ» إِشَارَةً إِلَى نَصَّهُ تَعَالَى بِالْكُفَّرِ بِالشَّيْطَانِ وَالْكُفَّرِ بِاللَّهِ وَتَلَازِمُهُمَا، حِيثُ عَبَرَ عَنْهُمَا بِالْبَحْرِيْنِ وَعَنْ تَلَازِمِهِمَا بِالْأَنْقَاءِ، وَمَعْلُومٌ أَنَّهُمَا لَا يَخْتَلِطُانِ، وَكَوْنُ عَلَيْهِمَا وَفَاطِمَةُ عَلَيْهِمَا السَّلَامُ بِالْبَحْرِيْنِ عَمِيقِيْنَ أَيْ كَوْنُ كُلَّ مِنْهُمَا بِالْبَحْرِيْنِ، لَا كَوْنُ عَلَيْهِ السَّلَامُ بِحَرَأً وَفَاطِمَةُ عَلَيْهَا السَّلَامُ بِحَرَأً.

وَعَلَى هَذَا يَكُونُ هَذَا مَقَامُ الْبَرْزَخِيَّةِ الْكَبْرِيَّةِ الَّتِي لَرَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ أَيْضًا، وَبِرْزَخِيَّةِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ عِبَارَةً عَنِ الْإِعْدَالِ بَيْنِ الْإِفْرَاطِ وَالثَّفِيرَيْطِ، وَالْقِيَامِ بِمَقَامِ الْكَثْرَةِ وَالْوَحْدَةِ كَمَا قَالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ: (كَانَ أَعْيُ مُوسَى عَلَيْهِ السَّلَامُ هُنَّ الْمُنْتَهَى عَمِيَّاءً، وَكَانَ أَعْيُ عَسَى عَلَيْهِ السَّلَامُ هُنَّهُ الْبَرَى عَمِيَّاءً وَأَنَا ذُو الْعَيْنَيْنِ) وَخَرُوجِهِ عَنِ الْكُفَّارِ، وَدُخُولِهِ فِي التَّوْحِيدِ التَّامِّ، وَخَرُوجِهِ عَنِ أَنْهَاءِ الْكُفَّرِ وَالشَّرِكِ.

١- تقدَّم تخرِيجه سابقًا.

٢- الرحمن: ١٩.

مقبولين: فحينما انضمَّ إلى اعتقاد البطون في الأوَّل عقيدة الظهور أيضًا، وكذا إلى اعتقاد الظهور في الثاني اعتقاد البطون أيضًا؛ ليرجع إلى الإيمان الكامل. وأمَّا كونهما مردددين: فمن حيث الجمود على كلّ واحدٍ منها من دون اعتبار الآخر، وقد أسلفنا لك أنَّ كلاًًاً منها بانفراده كفر أعاذنا الله منه.

أحدُهما الجنة والآخر النيران: هذا أيضًا يحتمل معنيين:

أحدُهما: أن يكون المقصود أنَّ الواحِد من هذين الْكُفَّارِينَ، هو الكفر بالشيطان، وهو جنة المتسطين من أصحاب اليمين، والآخر وهو الكفر بالله نيران لهم؛ لأنَّ الكفر بالشيطان، هو الكفر بما سوى الله والعلم بأنه لاشيءٍ مُحْضٍ، وعدم صرف بذاته، وهو أقرب إلى الخلاص<sup>(١)</sup> من الثاني، وأبعد من الزلل في الطريق الإيماني، ولا ينافي ذلك كونهما على انفرادهما نيران للمقربين؛ لما عرفت من تفاوت درجات أصحاب القرب وأصحاب اليمين.

ثانيهما: أن يكون الغرض على نحو مادرية في وجه الثاني؛ لقوله: المقبولان المردودان، من أنَّ الكفر بالله له اعتباران.

الأول: الجمود على الطرف الواحد، وهو اعتقاد خفائه وبطونه فحسب.

والثاني: انضمَّام اعتقاد الظهور إلى ذلك ليعود إلى الإيمان الحقيقي والتَّوْحِيدُ الْخَاصُّ كَمَا قَدْ بَيَّنَا، وكذا الكفر بالشيطان له اعتباران على قياس الأوَّل، فبالحقيقة هذه الأربعية ترجع إلى ثلاثة أقسام؛ لاتفاقهما -أي الشَّقَّين- في قسم الانضمَّام الذي هو الإيمان الكامل.

١ - في نسخة «ل»: الإخلاص بدل: الخلاص.

فعلى هذا قوله: أحدهما الجنة إشارة إلى شق الانضمام، ولا شك أنه الجنة الحقيقة التي لا جنة فوقها، قوله: والآخر النيران إشارة إلى الجمود على الطرف الواحد، سواء كان الكفر بالله أو الكفر بالشيطان، وبالحقيقة هما شقيقان لكن لا شراكهما في الاقتصار على الطرف الواحد عدهما بالأخر. وبالجملة: على الاحتمال الأول يكون الجنة والنار بالنسبة إلى المتوضطين من أصحاب اليمين، وأما على الاحتمال الثاني فهما بالقياس إلى المقربين، فتبصر.

وهما اللذان المتفقان: لاتفاقهما إذا انصاف إلى اعتقاد الخفاء اعتقاد الظهور، وبالعكس.

الخلاف: إذا انفرد كلّ منهما برأسه.

وهما المرجوان: هذا أيضاً يحتمل وجهين على قياس ماسبق في الجنة والنيران:

الأول: أن يكون المراد أنّهما المرجوان للخلاص من المتعلمين والمتوضطين وإن لم يليقا بالمقربين.

والثاني: أن يكون المقصود أنّهما الشيطانان الباطلران البعيدان من رحمة الله الخاصة، ومن الجنة المعدة لأهل السابقة، إذا أخذنا على الانفراد، وما المرجوان للخلاص والنجاة إذا انصاماً واجتمعاً، وقد عرفت أنّ المجموع هو الإيمان الكامل، وفي كلام السائل أيضاً إشارة خفية إلى قوّة هذا الاحتمال، حيث قال: وما الشيطانان اللذان كلاهما المرجوان، ولم يقل: كلّ منهما مرجو، فتدبر.

ونصل به الرحمن: أي بما قلنا من أحكام الظهور والبطون واجتماعهما، حيث عبر عنهم بالحررين وعن اجتماعهما بالجمع في موضع، وفي آخر بالانقاء والاختلاط حيث قال عز شأنه في سورة

الرحمٰن: **﴿مَرْجَ الْبَحْرَيْنِ لَيْقَانٌ﴾**<sup>(١)</sup> أي خلَّا هما لا يلتبس أحدهما بالآخر، والمعنى خلط الظهور والبطون، وبعبارة أخرى: الوحدة والكثرة، وبعبارة ثالثة: البحر العذب والبحر المالح.

وفي مناقب محمد بن شهر آشوب عن أبي عبدالله عليه السلام في قوله تعالى: **﴿مَرْجَ الْبَحْرَيْنِ لَيْقَانٌ﴾**.

قال: (عليٌّ وفاطمة بحران عميكان لا يغُل أحدهما على صاحبه)<sup>(٢)</sup> الخبر.

وهذا يرجع إلى ما قلنا من الظهور والبطون، فإنَّ الظهور للرجل والستر والبطون للمرأة، ولذلك ورد أنَّ فاطمة عليها السلام هي ليلة القدر<sup>(٣)</sup>.

وهاهنا أسرار لارخصة في ذكرها أكثر مما ذكرنا، وقد أشرنا إلى لمعة منها في شرحنا لكتاب التوحيد لصدق الطائفة رضي الله عنه<sup>(٤)</sup>.

**﴿بِيَهُمَا بِرْزَخٌ لَا يَغِيَانٌ﴾**: البرزخ هو الحاجز بين الشيئين<sup>(٥)</sup> والمراد أنهما يتساويان بحيث لا يغلب الظاهر على الباطن، وكذا العكس، ولا ينبغي اعتقاد رجحان أحدهما على الآخر مثل أن يعتقد أنَّ ظهوره غالب بظهوره كما يراه طائفة، أو بظهوره أشدَّ من ظهوره كما يزعمه جماعة، أو أنَّ ظهوره بشيء وبظهوره بشيء، بل هو جلَّ برهانه ظاهر بعين أنه باطن وبالعكس، وأولَى بنفسه أنه آخر وبالعكس، فظهوره من حيث بظهوره وبظهوره من جهة ظهوره، وقربه من حيث بعده وبعده من وجه قربه، لا بشيء آخر غيره تعالى، فهو الأوَّل والآخر والظاهر والباطن تعالى الله عما يقول الظالمون والعادلون علوًّا كبيراً.

١ - الرحمن: ١٩.

٢ - مناقب ابن شهر آشوب: ٣١٨: ٣.

٣ - تأويل الآيات الظاهرة للاستاد المأدي: ٢، ٨١٨: ٤، تفسير البرهان: ٤/٤٨٧: ٢٤.

٤ - شرح توحيد الصدوق للفاضي سعيد القمي: ١: ٦٢٨.

٥ - انظر الصحاح: ٤١٩: ١ ببرزخ.

وفي رواية عنهم عليهم السلام ذكرها محدثين شهر آشوب في مناقبه في قوله سبحانه: **﴿بِيَتَهُمَا بَرْزَخٌ لَا يَهْيَان﴾** (البرزخ رسول الله صلى الله عليه وآله)<sup>(١)</sup>.  
أقول: وذلك لأنَّه مجمع بحري الظهور والبطون، وبرزخ عالمي الوجوب والإمكان، ومظهر صفتِي الحمال والحمل، ومرأة جميع صفاتِ الكمال، ومظهر الاسم الجامع الذي هو الله كما دلَّ عليه الكشف الباهر والعقل القاهر والنقل المُنظَّر: **﴿إِنَّكَ لَعَلَىٰ خَلْقٍ عَظِيمٍ﴾**<sup>(٢)</sup>.

وفي الخبر العامي: (كان خلقه القرآن)<sup>(٣)</sup> ولاريب أنَّ القرآن هو الكتاب الجامع.

ومنه (آدم ومن دونه تحت لوائي)<sup>(٤)</sup> (ولوازه لواء الحمد)<sup>(٥)</sup> وهو استجمام

---

قوله قدس سرَّه: ومنه آدم ومن دونه تحت لوائي.  
لأنَّ مقامه هو مقام إطلاق المشيَّة والولاية الكلية الأصلية الهيرولوية الأولى، وسائر الأنبياء مقامهم مقام تقبييد المشيَّة والولاية الجزئية التبعية وصورة الهيرولي، والمقيدات مظاهر المطلق، والجزئيات مشارق نوره، ومطالع ظهوره، ولهذا كانت نبوة الأنبياء ظهور نبوته صلى الله عليه وآله ودعوتهم عليهم السلام دعوة إليه ونبيته صلى الله عليه وآله روح النبوات وباطنها.  
وهذا سرُّ كينونة عليَّ أمير المؤمنين عليه الصلاة والسلام مع الأنبياء باطنًا ومع نبئنا

١- مناقب ابن شهر آشوب: ٣١٨: ٣.

٢- الفتح: ٢٩.

٣- القلم: ٤.

٤- مسند أحمد بن حنبل: ٩١: ٦ و ٩٦٣.

٥- نقدم تخريره سابقاً.

صفات البهاء والكمال والمجده.

وعندي بحمد الله جلَّ برهانه على هذا المقصود برهان قويم وطريق  
مُستقيم ذكرته في شرح التوحيد.

و بما قلنا ظهر جواب باقي سؤالاتك: أي هذا الذي أفردناك هو جواب  
سؤالاتك التي بقيت عند الجواب المجمل عن سؤالك الأخير، كما استطاع  
عليه إن شاء الله.

**شهق شهقة:** الشهيق ضد الرفير؛ لأنَّ الشهيق ردُّ النفس كما يفعله  
الواجد والمعتم، والزفير بإخراج النفس، كذا في «مجمل اللغة»<sup>(١)</sup>.  
أقول: وربما يُستعمل الشهيق في الصوت العالي وكأنه المراد هاهنا.  
وإذ قد بلغنا هذا المبلغ في شرح الأنفاظ فلنأخذ في ذكر الفوائد حلَّ  
الألغاز والله المستعان.

---

ظاهراً، أو معهم سرَّاً أو معه جهراً، كما ورد عنه عليه السلام<sup>(٢)</sup> وهذا سرَّ  
كينونته صلى الله عليه وآله نبياً وأدماً بين الماء والطين<sup>(٣)</sup> فإنَّ نبوته دائمة سرمدية أزلية  
أبدية، كما أنَّ نبوة عينه الثابت على سائر الأعيان أيضاً أزلية أبدية.

١ - مجلل اللغة ٤٤:٥١.

٢ - منشارق أنوار المحقن: ٨٥.

٣ - مناقب ابن شهر آشوب ١: ٢١٤.

**الفائدة الأولى**

تفصيل القول في الجواب  
عن السؤال الأول



## معنى الكفر والإيمان والجنة والنيران والشيطانين

اعلم أنَّ ما استفید من كلام الإمام عليه السلام في تحقيق الكفر هو الجواب عن جميع الأشياء الموردة في السؤال الأول، فبالحري أن نفصل القول في ذلك على ما اقتبسناه من مشكاة أنوارهم صلوات الله عليهم لظهور بعض أسرارهم، فنقول: إنَّ السائل سأَلَ:

أولاً: عن الكفر والإيمان بقوله: ما الكفر والإيمان، فالجواب على ما أفاد الإمام عليه السلام، هو أنَّ الكفر اعتقاد أن يعزب شيء من الظاهر والباطن والغيب والشهادة، أو عالم من العوالم الوجودية، أو مرتبة من المراتب الشهودية، أو ذرة من الجلالات والدقائق، أو حقيقة من الحقائق عن الله جل شأنه أو عن صفاته الحسنى؛ إذ لا يعزب عن ربِّك من مثقال ذرة في الأرض ولا في السماء، كما لا يعزب عن علمه مثقال ذرة فيهما<sup>(١)</sup> نص بهذهين الأمرين قرآن المجيد المُنْزَل على رسول النَّقْلِين وإمام العالمين.

أما الإيمان: فهو التصديق بأنَّ الله جل جلاله هو الموجود الحق والثابت

المحقق، وما سواه هالك باطل أولاً وأبداً، ما شئ رائحة الشبوت والوجود، ولا كتب في ناصية إمكانه الشهود، والله هو الظاهر الباطن، وهو الأول الآخر، وأن له الأسماء الحسنى، والصفات العليا لا يشاركه فيها غيره تعالى، ثم اعتقاد ما يتبع ذلك من القول بالملائكة والكتب والرسل المُكرمين، وعدم التفريق بينهم على اليقين، بل كأنهم نقاط الدائرة، أو كالمحلقة المُفرغة، وأما صاحب الدائرة فهو نبينا سيد الأولين والآخرين، وتمام عدة المسلمين، وخاتم فص الرسالة، وختم أمر الدنيا والآخرة، كما يدل على هذا المدعى تلك الألقاب العليا بعد ما أقيم عليه البرهان، وصدقه كشف أرباب العيان، وفراسة أهل الإيمان.

وثالثاً: سُأَلَ عن الكفرين، وأجاب عنه الإمام مولى الثقلين من دون رمز في البيان، بأنَّ الكفرين هما: الكفر بالله، والكفر بالشيطان بالمعنى الذي ذكرنا في البيان.

وثالثاً: سُأَلَ عن الجنة والنيران وما لهما من الشأن، والجواب - على ما هو المستفاد من كلام الإمام عليه السلام - أنَّ الجنة الحقيقة هي: التخلص عن ربقة هذين الكفرين والتوجه التام إلى خالق الكونين، ورؤيه الكل من الله وبالله وإلى الله، ومشاهدته أنَّ هاهنا نوراً واحداً حقاً لا يحوم حوله التعدد والكثرة، وصيرورة العبد بحيث لا يرى شيئاً إلا ويرى الله قبله؛ ولذا ورد (ما في أشرف مطبات الأعمال كلام إلا لله)<sup>(١)</sup> و (في أعظم فوائد التخلص بالصفات أنَّه النظر إلى وجه الله).

وبالجملة: جنة المقربين النظر إلى وجه الله ذي الجلال، والرجوع إلى مبدأ الكل بالكمال، والتقرُّب إليه بالاتصال، والتخلق<sup>(٢)</sup> بصفاته الحسنى

١- انظر بحار الأنوار ٣: ٥٥.

٢- في نسخة ول: التحقق بدل: التخلق.

بالتفصيل والإجمال، ومشاهدة جمال رب العالمين، الذي هو مبدأ كل حسن وجمال، وعدم رؤية ما سوى الحق المُتعال، بل عدم خطوره بالبال، فقد ورد في «الكافي» عن الصادق جعفر بن محمد عليه السلام أنه قال: (لو بعلم الناس ما في فضل معرفة الله تعالى ما مددوا أهبيهم إلى ما معن الله به الأعداء من زهرة الحياة الدنيا ونعمتها، وكانت دنياهم أقل عندهم مما يظرونه بأرجلهم، وتعموا بمعونة الله، وتلذذوا بها تلذذ من لم ينزل في روضات الجنان مع أولياء الله).<sup>(١)</sup>

وما يزيد ما أنسنا: من أن جنة المقربين هي المعمولات الحقيقة من العلم بالله وصفاته مافي بصائر الدرجات لشيخنا القمي عن نضر بن سويد قال: سألت أبا عبد الله عليه السلام عن قول الله عز وجل: (وَظَلَّ مَمْدُودٌ وَمَاء مَسْكُوبٌ وَفَاكِهَةٌ كَثِيرَةٌ لَا فَطْرَعَةٌ وَلَا مَنْتَوْعَةٌ)<sup>(٢)</sup> قال: (بِأَنَّ نَصْرَ اللَّهِ لَيْسَ حِلًّا يَدْهُبُ النَّاسَ إِلَّا هُوَ الْعَالَمُ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهُ)<sup>(٣)</sup> الخبر.

وأما النار فهو التقىد بأحد الكفرين، وحصول فعلية الشيطنة والبعد من الله، وفقدان المعرفة اليقينية والكلمات الحقيقة: من العلم بالله وصفاته، ومعرفة ملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر، ورسوخ العقائد الباطلة المضادة للمعارف الحقيقة أعاذنا الله منها بفضله.

ورابعاً: سأله عن الشيطانين، والجواب أن أحدهما هو ما سوى الله باعتبار اعتقاد خفائه تعالى وظهور الغير والسوى، وأما الآخر فهو ما سواه أيضاً باعتبار ظهور الحق على هيكل الأشياء وخفاء ماسواه به تعالى، كأنه سبحانه كالعارض لها فيخفى المعروض به تعالى.

وقد نقل عن ذكر الجنوس ما ينتهي إلى ذلك؛ حيث زعموا أن الله تعالى

١ - روضة المكافي: ٢٤٧/٢٠٧.

٢ - الواقعة: ٣٠ - ٣٣.

٣ - بصائر الدرجات: ٣/٥٠٥، والرواية عن نضر بن قابوس.

تفكر في نفسه قبل خلق العالم أنه لو كان له منازع كيف يكون، وهذه فكرة رديئة خلق الله منها الشيطان الذي عندهم أهرا من<sup>(١)</sup> .

وقد عرفت أن ذلك كفر أي طائفه من الإسلامية وغيرهم، وأن من تداركته الرحمة الخاصة الإلهية والسابقة الحسنى الأزلية قد تبرأ من هذا الكفر، ورأى أن الله هو الظاهر والباطن، وأنه أولى بكل شيء من نفسه، وأن ما سواه هالك باطل بذاته وبكليته، هذا ما ظهر لى من جوابه عليه السلام عن السؤال الأول بفضل الله العلي الأجل.

## الفائدة الثانية

في تحقيق الجواب الثاني  
وكشف حقائقه على الوجه الشافي

وفيه مباحث شريفة



## المبحث الأول

### ما الواحد المتکثر

اعلم أنَّ السائل في المرة الثانية سأله أولاً عن الواحد المتکثر، والجواب عنه أنه الصادر الأول المُعتبر عنه في بعض الاصطلاحات بالعقل الكلي<sup>(١)</sup>

قوله قدس سره: في تحقيق الجواب الثاني.... إلى آخره.

قد حان حين ما انكشف الحجاب عن وجه المحبوب، وأن أوان ما نلقي النقاب الملقاة على المطلوب، فاعلم هداك الله تعالى إلى دار القرار ورزقك التجافي عن دار البوار: أنَّ الوحدة كلها والفرانية جلها من عالم الوجوب والوجود مُوعدة بما وراء الغيب على الغيب والشهود، خارجة عمّا وراء الأستار إلى الأنوار، وإلا فجميع العوالم التي كتب على نواصيها التعين والتقييد، وأليس عليهم لباس التقدّر والتحديد، وقدر عليهم قدر معلوم، ورسم على وجوههم رسم مرسوم، من ذاتها التکثر والغيرية، ومن حقيقتها الحيث والحيثية، لا يحوم حولها الوحدة إلا إيداعاً، ولا تدخل في دار الهرهورية إلا إيداعاً.

ولكنها مع الكثرة والتفرّق من جبّة كل منها الميل إلى عالم الوحدة والمشتّت بدار

الأنس وموطن الفردانية، وكتب عليها الفرار عن دار الفراق، والوحشة والخلاص عن محل الظلمة والكدرة، وهذا أيضاً من مودعات حضرة الجمع والأحدية كما قال الشيخ «صاحب الفتوحات»: والقابل من حضرة الجمع<sup>(١)</sup>.

والقيوم جل برهانه وعظم شأنه وسلطانه حيثما أحب بالحب المستكين في ذاته المقدسة إظهار الكنوز المختفية من حضرة الغيب إلى الشهادة، ومن مقام الجمع إلى التفصيل؛ لرؤية ذاته المقدسة في المرائي الحلقية، وشهود الظاهر المبدع في المظاهر المبدعة، تجلّى بالفيض المقدس الإطلاقي والاسم الأعظم المعتبر عنه تارة بالمشيّة المطلقة، وأخرى بالولاية الكلية، وثالثة بالرحمة الواسعة، ورابعة بالحقيقة الحمدية، وخامسة بعلوّة علي عليه السلام، وسادسة بنفس الرحمن ومقام حضرة العلمية، إلى غير ذلك من الإشارات والعبارات حسب اختلاف المقامات.

عباراتنا شتى وحسنك واحد وكل إلى ذاك الجمال يشير<sup>(٢)</sup>

وهذا الفيض النازل من حضرة الجمع هو الواحد المُشكّر، والدليل على ذلك من وجهين نصلي وعلقي:

أما النصلي: فقوله تعالى شأنه وعظمت قدرته: **«الْتَّرْزَلُ مِنَ السَّمَاءِ مَاءَ فَسَالَتْ أَرْضَهُ بِقَدْرِهَا فَأَحْمَلَ السَّيْلَ زِيداً رَأِيَاهُ»**<sup>(٣)</sup> حيث عَبَرَ عن حضرة الجمع والهوية الغيبية بالسماء لسموّ مرتبته وعلوّ شأنه، وتنزّهه عن جميع النّقائص، وتقديسه عن قاطبة الكثارات، وعن تجلّيه تعالى في هيكل المُمكّنات وظهوره في مظاهر الموجودات وعبور فبيضه عن عوالم المُجرّدات إلى غواص الماديات ومن عوالي عالم الجبروت إلى سوائل عالم

١ - انظر الفتوحات المكية ٣: ٥٠٦.

٢ - جامع الأسرار وطبع الأنوار: ٧٥.

٣ - الرعد: ١٧.

الناسوت بالنزول، وعن الفيض النازل من سماء الأحدية إلى الأرضي الخلقة والعطاء المفاض على العباد والرحمة الواسعة في البلاد بالماء الذي به حياة الأشياء، وعن هياكل الماهيات وشيعيات المتعينات بالأودية، وعن اختلاف مراتب استعداداتها وتشتت منازل قبولها بالقدر.

ومعلوم أنَّ الفيض الواحد النازل في تلك المنازل المتعددة، الراحل في هذه المراحل المتشتتة يتكرَّر بتكرُّرها وينتَطَّور بتطورها ويتعيَّن بتعينها، فأفادَ تعالى جده وحده الفيض النازل ذاتاً وتكرَّره عرضاً في أودية الماهيات بأحسن بيان وأجمل تبيان. وفي آثار أهل بيت النبوة ومعدن العلم والحكمة إشارات ورموزات وتلوينات وتصريحات إلى ما ذكرنا أكثر من أنْ تُحصى<sup>(١)</sup>.

وأما العقل: فلما حَقَّ في مدارك أرباب الحكمة المتعالية<sup>(٢)</sup> أنَّ الوجود مع وحدته ذو مراتب متفاوتة طولاً وعرضاً بالعرض، وهذا مما صدقَه البرهان، ووافقه كشف أصحاب القلوب والعرفان، فليس التكثير في الوجود بحسب الذات والحقيقة، وليس فيه حيثية ولا تفرُّق وغيرية في أيِّ منزل من المنازل كان، وفي أيِّ صورة من الصور بان، وفي كلمات أصحاب القلوب والمعرفة وأرباب السلوك والطريقة ما يفيد ما ذكرنا تلويناً وتصريحاً أكثر من أنْ تُحصى<sup>(٣)</sup> ولم يحضرني الآن من كتبهم فمن أراد فليرجع إليها.

وأما سائر الموجودات المتعينة حتى القاطنين في عالم العقل والمتوطَّنين في وعاء الدهر ليست من ذاتها الوحدة والتفرُّق ويعرض لها التكثير، كما أفاد هذا العارف

١ - شرح أصول الكافٰي مصدر المتألهين ٣: ١٥، الشواهد الروبية: ١٤٠.

٢ - الأسفار ١: ٣٥: ٢٥.

٣ - غميد القواعد: ١١٤، شرح الفيبرى على الفصوص: ٥.

الجليل والشيخ الذي لم يكن له بديل، وإن كان عوالم المجرّات المقدّسة عن كدوره الملاّدة والمطهّرة عن أرجاس عالم الهيولي المظلمة، مُندّكة ماهيّاتها في إنيّاتها، وفانية نفسيّتها في نور ربّها، بل بنظر أرباب المشاهدات لاماّهية لها، إلّا أنّه ليس الذات والذاتي لها، بل بقهر نور الأنوار عليها وغلبة حضرة ذي الجلال على ذاتها وحيثيّاتها، ولهذا يقال لعلّهم: «عالّم الجبروت» لجبر نقيّصتها بتمامية ربّ المتعال، ورفض غبار إمكانها بوجوب وجود ذي المجد والجلال.

وها هنا احتمال آخر قريب المأخذ مما ذكرنا: وهو أن الحقائق الغيبية في الحضرة الجمع الواحدية والأعيان الثابتة صور الأسماء الإلهية لما رأين كونها تحت أستار الأسماء محجوبة عن مشاهدة بعضها بعضاً، اجتمعن في الحضرة الأسماء الإلهية، وتوسلن بها توسلاً الفقير المسكين، وقلن: إنَّ العدم قد حجبنا عن رؤية بعضنا بعضاً، بل عن رؤية ذاتنا، فأفيضوا علينا فيض الوجود وأظهرونا في دار الشهدود، فلما رأت الأسماء حقيقة سُؤالها اجتمعت في الحضرة الاسم الأعظم، واستشفعت عنها في الحضرة الغيبية، فقبل استشفاعها، وتمسَّك بالهوية الغيبية والحضورية الأحادية، وقال: يا هؤلاء يا من هو يامن ليس إلا هو، وتقدم في حضرته عرض مسؤولاتها فصدر الأمر من حضرته بأن أجبت مسؤولاتها وأذنت لك أن تظهر حقائقها من حضرة الغيب إلى الشهادة، فتجلَّى الله بالرحمة الرحمانية - التي هي بسط أصل حقيقة الوجود - ففأظهر الحقائق بذلك التجلِّي في لباس الخلاائق.

وحيث كان من مودعات حضرة المجمع ميل الوصول لها إلى باب ذي الحلال، والنزول في جناب الحق المتعال، سالت باللسان الاستعدادي الذي هو أنطق اللسانين، والسؤال الحالي الذي هو أفضح السؤالين، والبيان الذاتي الذي هو أصرح البيانين، من الاسم الأعظم بواسطة الأسماء الآخر كمال الوجود، فتجلّى عليها بالرحمة الرحيمية

التي هي بسط كمال الوجود، ففتحت قوس التزول والصعود، وكملت عوالم الغيب والشهود، ببسط الرحمة الرحمانية والرحمة الرحيمية وورد: (بما سط اليدين بالرحمة) <sup>(١)</sup> وقال تعالى: (فَبِلِ يَدَاهُ مَبْرُوْطَانِ) <sup>(٢)</sup> ولهذا جعل الرحمن الرحيم تابعاً لاسم الله في قوله: (بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ) <sup>(٣)</sup>.

وقد قال الشيخ «صاحب الفتوحات» في فتوحاته: «ظهر الوجود بسم الله الرحمن الرحيم» <sup>(٤)</sup> فالرحمة الرحمانية والرحمة الرحيمية مقام تفصيل اسم الله الذي هو مقام المشية المطلقة. وقد بسطنا ذلك في رسالتنا الموضعية لشرح دعاء عظيم الشأن الوارد عن لسان أهل البيت للتمسك بحضرته المتنان في سحور شهر رمضان <sup>(٥)</sup>.

إذا حفظت ما ذكرنا حتى الحفظ يمكن لك تطبيق الواحد المتكبر على الرحمة الرحمانية التي هي بسط أصل الوجود؛ فإنها الواحدة بالذات والمتکثرة بالعرض في ملابس التعبيات والحقائق الخارجية الظاهرة بها كما بين تلك الوحدة والتكبر سيد الأولياء والموحدين أمير المؤمنين صلوات الله وسلامه عليه بأحسن بيان وأجمل لسان في دعاء كميل بن زياد رضي الله عنه بقوله: (بِرَحْمَتِكَ الْيَ وَسَمْتَ كُلَّ هِيَ) <sup>(٦)</sup>.

وهاهنا احتمالان آخران لقوله: (ما الواحد المتكبر) إن ساعدني التوفيق الرباني والتأيد السبحاني نذكره في آخر هذه المسودات إن شاء الله تعالى، والحمد لله على مأنيم والصلة على نبيه المكرم آلـهـ المـعـظـمـ.

١- البلد الأمين للكفعمي: ٤٠٤ دعاء الجوشن الكبير.

٢- المائدة: ٦٤.

٣- الفتوحات المكية: ١٠٢: ١.

٤- انظر شرح دعاء السحر: ٥٥.

٥- البلد الأمين للكفعمي: ١٨٨.

والعالم العلوى<sup>(١)</sup> وفي بعضها بالنور المحمدى<sup>(٢)</sup> ونور الأنوار<sup>(٣)</sup> وعالم الأسماء والصفات<sup>(٤)</sup> ومرتبة الواحدية<sup>(٥)</sup> والعالم الإلهي<sup>(٦)</sup> والمثل النورية<sup>(٧)</sup> إلى غير ذلك من التعبيرات اللائقة.

والدليل على ذلك من وجهين نقلني وعلقي:

أما النقل: فقد ورد عن النبي صلى الله عليه وآله على ما نقل صدوق الطائفة شيخنا القمي رضي الله عنه في كتاب العلل مُسندًا إلى أمير المؤمنين عليه السلام أنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ هُنَّ مَنْ خَلَقَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ الْعَقْلَ؟ قال: (عَلَقَهُ مَلَكًا لَهُ رُؤُوسٌ بَعْدَ الْخَلْقِ، مَنْ عُلِقَ وَمَنْ لَمْ يُعُلَقْ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ،

قوله صلى الله عليه وآله: عَلَقَهُ مَلَكًا لَهُ رُؤُوسٌ ...

أشار عليه السلام في ذلك الحديث القدسى إلى أسرار ورموز وحقائق وكتوز ومباحث علمية وأبواب فلسفية لاتصل إليها إلا أيدى أولى الألباب من أولياء الحكمة والفلسفة، ولا يحوم حولها إلا أصحاب القلوب والأحباب من ذوي السابقة والمعرفة، ولنشر إلى جملة منها إجمالاً، ولذكر لمحه منها اختصاراً، مجرداً عن التفصيل والتطويب مقتضاً على ذكر الدعوى حالياً عن البرهان والدليل، فإنَّ الرسالة لم توضع لذكر الأدلة وجرحها وتأيد المسائل أو طرحها، فنقول:

أشار صلى الله عليه وآله: بقوله: «لَهُ رُؤُوسٌ بَعْدَ رُؤُوسِ الْخَلَقِ» إلى كينونة الأشياء في العالم العقلي قبل نزولها في العالم السافلة أو ظهورها في المراتب النازلة، وهذه إحدى المسائل المُختلف فيها بحسب الظاهر بين مسلم حكمة المشاء

١- الفتوحات المكية ٢٩٢:١ وما بعدها.

٢- جامع الأسرار وفتح الأنوار: ٥٦٣.

٣- الأسفار ٣٠٥:٦ و ٣٠٦.

٤ و ٥ و ٦- شرح فصوص الحكم للبغصري: ١١.

٧- منظومة السبزواري: ١٩٨.

أرسطوطاليس وأستاذه المعظم أفلاطون الإلهي، وقد جمع بين الرأيين، وصالح بين القولين، مُجدد الحكمة المتعالية، ومؤسس الفلسفة العالية، شيخ مشايخ الأولياء والحكماء، صدر صدور المتألهين والعرفاء في كتابه الكبير<sup>(١)</sup>.

وبقوله صلى الله عليه وآله: «من خلق ومن لم يخلق» إلى فعلية علم الموجود العقلي قبل إيجاد الخلاق، وإلى أن الحقيقة البسيطة العقلية كل الأشياء ب فهو البساطة، وأنه ينال الكل من ذاته، فإذا كان الموجود العقلي كذلك فكيف بالموجود الحق والحق المطلق بهر برهانه وجلت عظمته وسلطانه؟! أو العلم قبل الإيجاد أيضاً من المسائل المتنازع فيها، وقد برهن عليه في كتب أرباب الحكمة<sup>(٢)</sup> طبقاً لمشاهدة أرباب الطريقة وكشف أولياء المعرفة، وقد أشار صلى الله عليه وآله إلى أصل المسألة وبرهانها وبيان الحقيقة وتبنيانها.

وبقوله: «لكل آدمي رأس من رؤوس العقل» إلى الارتباط التام بين الموجود وسائر الموجودات وعبر عن ذلك الارتباط ذلك الحكيم المتأله بالوجود الرابط فقال على ماسنح بالبال ما معناه: إن للعقل وجوداً نفسياً وجوداً رابطاً، وبهذا صرّح اتحاد النفس بالعقل الفعال، ردّاً على شيخ مشائخ الإسلام<sup>(٣)</sup> وهذا الارتباط كارتباط الحق بالخلق بالفيض المقدس الإطلاقي<sup>(٤)</sup>.

وبقوله: «واسم ذلك الإنسان على وجه ذلك الرأس مكتوب» إلى أن ارتباط العقل مع كل موجود بوجه خاص غير ارتباطه مع الآخر، فلا يلزم التجزئة في

١- الأسفار: ٨. ٢٢١.

٢- نفس المصدر: ٦. ٢٦٣.

٣- نفس المصدر: ٣. ٣٣٥ و ٤٢٨.

٤- الأسفار: ٢. ٣٥٤، وشرح فصوص الحكم للخوارزمي: ١١٨.

ولكل آدمي رأس من رؤوس العقل، واسم ذلك الإنسان على وجه ذلك الرأس مكتوب، وعلى كل وجه ستر ملقي لا يكشف ذلك الستر من ذلك الوجه حتى يبلغ ذلك المولود ويبلغ حد الرجال أو حد النساء، فإذا بلغ كشف ذلك الستر فيقع في قلب ذلك الإنسان نور،

البسيط مع اتحاد نفوس جزئية معه، أو علم النفس بقضية واحدة عقلية علمها بجميع مراتب الوجود، كما هو أحد الإشكالات التي أوردها ذلك الشيخ الفيلسوف<sup>(١)</sup> على القائلين باتحاد النفس مع العقل الفعال واستصعبه، وأعطى ذلك المثال حلّه ونقض غرله.

وبقوله: «وعلى كل وجه ستر» إلى الحجاب الذي بين الإنسان والعالم العقلي قبل الوصول إلى مقام القلب والنزول في منزل العقل.

وبقوله: «يبلغ حد الرجال أو النساء» إلى الوصول إلى مقام القلب الذي هو مقام ظهور تفصيل مراتب الوجود في قلبه وقراءة سلسلة الغيب والشهود من ذاته، فإن هذا مقام صيرورته مسمى باسم الرجال والنساء الذين من ألقاب الإنسان على الاستحقاق.

وبقوله: «فإذا بلغ كشف ذلك الستر» إلى اتحاد النفس بالعقل الفعال في ذاته، المقام على التحقيق، وهذا أيضاً من المسائل المهمة التي اختلفت آراء الحكماء فيها، وأنكر الشيخ على مثبتته كمال الإنكار، ونسب صاحبه إلى الشين والعار<sup>(٢)</sup> وقد صحّحه وبرهن عليه ذلك الحكيم المتأله في كتابه الكبير<sup>(٣)</sup> والرحيل إلى الله الخبير البصير.

وها هنا أسرار أخرى لا يسعها المقام، والأولى طي الكلام، وعلى الله التوكل في البدو والختام.

١- الإشارات والتبيّنات ٢: ٣٦٧ و ٣٦٨: ٢٩٤.

٢- نفس المصدر ٣: ٢٩٤.

٣- الأسفار ٢: ٢٣٥.

في فهم الفريضة والسنّة والجَبَد والرَّدِيَّة، ألا و مثل العقل في القلب كمثل السراج في الْيَتِ<sup>(١)</sup>. صدق رسول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ عليه وآلـهـ.

بيان:

أقول: عَبَرَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ عن الحقيقة العقلية التي لكل شيء في عالم العقل وعقل الكل بالاسم، وهو الاسم الإلهي الذي يدير كل موجود يكون تحت حيطة، وعن تطورها بكسوة الحقائق التي تحتها حين تنزلها بالستر، وعن ظهور المادة العقلية التي هي النفس النطقية من حيث بدأ ظهورها عقلاً هيولانياً بالكشف حين التولد، وعن البلوغ إلى العقل بالملكة بالبلوغ الذي للرجال وهو الخروج عن المُنْسَى - بالضم - كما أنَّ بلوغ الصبيان بخروج المُنْسَى - بالفتح - وعن إدراك الحقائق واستفادتها من الجوهر العقلي المفهوم وهو مرتبة العقل المستفاد بوقوع النور في القلب، وعن مرتبة العقل بالفعل وصيروحة النفس عقلاً محسناً بقوله: فِفَهُمُ الْفَرِيَضَةُ وَالسُّنَّةُ وَغَيْرُهُمَا.

ويمكن أن يكون كشف الستر أو ان البلوغ إشارة إلى ما ذهب بعضُ من أنَّ النفس الناطقة إنما تفيض للمُسْتَعِدَّ لها حينما بلغ مبلغ الرجال لا لكل أحد<sup>(٢)</sup>.

وبالجملة: في هذا الخبر من حُسن التعبير من وحدة العقل مع تكثُر أطواره، واحتتماله على جميع الحقائق الوجودية اشتتمالاً جملياً عقلياً خارجاً عن فهم الجماهير ومن التعبير بالوجه والرأس وكتابة الاسم وجود الستر ما يهير العقول ويعجز الفحول.

١ - علل الشرائع: ١/٩٨ باب ٨٦.  
٢ - الأسفار ١٣٦:٨ و ١٣٧.

ولنعرض صفحأً عن ذكر ما فيه من الأسرار، ونجعلها تحت الأستار، عسى الله أن يكشفها للبلغ الأحرار.

وأما العقلي: فلما تقرّر عندنا بفضل الله، وعند أفضال القدماء<sup>(١)</sup> وشرذمة من المتأخرین<sup>(٢)</sup> وقليل من الآخرين<sup>(٣)</sup> من أكابر أهل الله المحققين، بالبراهين القاطعة التي لا يحوم حول حرمها شبهة، أنَّ العقل بل كلَّ بسيط عقلي فهو مع وحدته البسيطة وبساطته الحقيقة كلَّ الأشياء العقلية التي دونه ب نحو جملي<sup>(٤)</sup> واحتسمال عقلي لا يعرفه إلا الراسخون، وسيجيء البرهان الذي هدانا الله إليه في محله. وفي كلام العرفاء إيماءات إلى ذلك وإشارات، سيما معلم الحكمه تصریحات إليه وتلویحات.

منها: ما قال المير العاشر من كتاب «أثولوجيا في معرفة الربوبية» بهذه العبارة: ونقول: إنَّ في العقل الأول جميع الأشياء وذلك لأنَّ الفاعل الأول أول فعل فعله هو العقل، فعله ذا صور كثيرة، وجعل في كل صورة منها جميع الأشياء التي تلائم تلك الصورة، وإنما فعل تلك الصورة وحالاتها معًا لشيئاً بعد شيء، بل كلّها معًا دفعة واحدة<sup>(٥)</sup> انتهي.

أقول: وهذا الكلام مما يليق به أن يكون شرحاً لبعض ما في حديث خير الأنام.

ومنها: ما قال في المير الثامن من هذا الكتاب بعد كلام في ذكر أنَّ الشيء يكون واحداً ولا واحداً، إلى أن قال: وكذلك العقل واحد وهو كثير، وليس هو كثيراً كالمجنة، بل هو كثير لأنَّ فيه كلمة تقوى على أن

١- أثولوجيا إفلاوطين: ٩٨ و ١٣٩.

٢- الأسفار: ١١٠: ٦.

٣- أصول المعرف للغرض الكاشاني: ٢٩ - ٣٠.

٤- في نسخة هل: على نحو الجميع بدل: نحو جملي.

٥- أثولوجيا إفلاوطين: ١٣٩.

تفعل أشياء كثيرة وهو ذو شكل واحد، غير أنَّ شكله شكل عقلي، والعقل وإنما يكون محدوداً بشكله، ومن ذلك الشكل تبعت جميع الأشكال الباطنة والظاهرة<sup>(١)</sup>.

ومنها: ما قال في المير الثاني: وإنما صار العقل إذا ألقى بصره على ذاته وعلى الأشياء لا يتحرك؛ لأنَّ فيه جميع الأشياء وهو شيء واحد كما قلنا مراراً<sup>(٢)</sup> انتهت كلماته الشريفة.

١ - نفس المصدر: ٩٨.  
٢ - نفس المصدر: ٣٤.



## المبحث الثاني

### ما المتکثر المتَوَحِّد

والجواب أنه هي النفس الكلية<sup>١٠</sup> الإلهية المُدبرة لجميع النفوس الكلية

قوله قدس سره: في أنه سُل عن المُتکثر المتَوَحِّد... إلى آخره.

قد انكشف على قلبك بإيضاح السبيل، وانفتح على روحك بتقديم الدليل، فيما سبق من الحق الصريح، وتقديم من القول الفصيح: أنَّ العالم العقلي والتَّعْين الأولى مع شدة نوريتها، وكمال ذاته وتماميتها، وخلوصه عن لواحق المادة، ومحوشه عن لوازم المدَّة، لا يخلو عن التَّكَرُّر في الذَّات، ويعانقه الجهات والمحيَّيات؛ لأنَّه في حجاب التَّعْين والتَّقييد وبرق العَدْر والتَّحدِيد، وله قدر معلوم وحدَّ محظوم.

ولكنَّه لتنزَّهه عن الهيولى والاستعداد وتقديسه عن التَّعلُّق والامتداد، خروجه عن تصرف المكان والمكانيَّات وخلوصه عن سلطان الزَّمان والزمانيَّات، وصفاء مرآته للتجلي الريَّانِي، وصفالة ذاته لانعكاس النور الرَّحْماني، إذا أفيض عليه الفيض من حضرة الْكَرِيم، وتجلَّى عليه القيوم القديم، جبر نقصه بتمامية فاعله، وتَوَحَّد كثرته بوحدانية جاعله، واندَّكَت ذاته في نور ربِّه اندكاكاً، وانقهر في سلطان كبرياته

١ - في نسخة «بل»: الكلمة بدل: هي النفس الكلية.

انقهاراً، فلا ينفي لذاته حكم ولا أثر، ولا للازمها أصل ولا خبر، والكثرة التي من الذاتيات لاحكم لها مع عدم الذات، فإنها مرفوع الحكم برفع ملزومها، محكوك الأثر بحكم مخدومها، فجلس سلطان الوحدة إلى مقره ورجع الأمر كله إلى أمره.

ومن هذا يحدس اللبيب أن المتكلّر المُتوحد هو المُوجود العقلي الذي هو متكلّر في الذات وله حيث وحيثيات ومتّوحٌ بتجلي الواحد المُحض عليه، وتوجه الفرد الأوحد إليه، ويعلم العاقل وجه تقديم المتكلّر على المُتوحد ووجه تقديم الواحد على المتكلّر فيما سبق.

وفي التعبير بصيغة التفعّل في قوله: «المتكلّر المُتوحد» مع كون الكثرة ذاتية إشارة خفية إلى أن الذات بعد التجلّي الربوي يصير حكمها حكم العرضيات، ويرجع الأمر كله إلى المُتجلي بالذات والصفات.

وسرّ التعبير عن مقام المنشية المطلقة بالواحد المتكلّر، وعن المُوجود العقلي بالمتّكلّر المُتوحد هو، أن المنشية لها الوحدانية الذاتية المُحضية ظلّ الوحدانية الحقة الحقيقة، وليس فيها تكّر بحسب الذات ولا تعدد الجهات والحيثيات، وهي الأمر الواحد المشار إليه بقوله تعالى: «وَمَا أَنْتَ إِلَّا وَاحِدٌ»<sup>(١)</sup> وإنما التكّر باعتبار تلبّسه بلباس التعيّنات وتنزله في منازل المُقيّدات، وهذا هو التكّر العرضي، ولا تكّر في نظر أرباب المشاهدات، وهو مقام الألوهية والربوبية والقيمة والقدوسيّة ومقام الأسماء والصفات والرحمة والرحيمية الفعلية، وأما المُوجود العقلي فقد عرفت حاله ومرجعه وماله.

وماذكر هذا العارف العظيم والسائل على الصراط المستقيم قدّس الله نفسه وروح رمسيه تحقيق رشيق وكلام عرفاني دقيق، كيف؟! وهو من أعظم عرفاء الشيعة

والجزئية، المرتبة<sup>(١)</sup> لكافة العوالم العلوية والسفلى ترتيبها<sup>(٢)</sup> اللاقى بها، وأحسن كلَّ خلق ترتيباً، وهي مظهر للمشيئة الإلهية<sup>(٣)</sup> كالعقل مرآة العلوم والحقائق الإلهية، ووجه تكثيرها مع التوحّد كثرة قواها وأفاعيلها مع وحدة ذاتها وتأحّدتها بذلك القوى، أو لكترة النقوس المتشعبَة عنها مع بساطتها بحيث هي مع تلك الشعب الكثيرة شيء واحد على ما يراه الأماجد<sup>(٤)</sup> أو لكترة سيرها في المراتب التزوّلية والصعودية وتفنّن ظهوراتها في السلسلة

وأكرم أمناء الشريعة، ولكن ما ذكرنا مع قصور النظر وعمى القلب والبصر بمقام السير العلمي أليق وبحضور الكبارياء الصدق، اللهم افتح قلباً بنور المعرفة واليقين، واسلكنا في الطريق المستقيم والصراط المستبين بحقِّ محمدٍ وآلِه الموصومين وصلوات الله عليهم أجمعين.

ولك أن تجعل السر الذي ذكره ذلك العارف - قدس سره - للتعبير عن العقل بالواحد وعن النفس المتكلّر وجه التعبير عن المشيئة المطلقة بالواحد وعن الموجود العقلي بالمتكلّر مع رفض ما لا يليق بمقامهما وترك ما هو غير جائز الانتساب إليهما، ولا يحتاج إلى البسط والتفصيل ولا إقامة البرهان والدليل بعد النظر إلى ما ذكرنا والرجوع بما أفردنا.

قوله: التزوّلية والصعودية... إلى آخره.

لا يخفى أنَّ هذا بعينه موجود في العقل أيضاً، بل العقل أحقَّ من النفس في ذلك وكثرة ظهوره في المراتب الصعودية والتزوّلية، فإنَّ جميع مراتب الوجود تعينَ ظهوره وتشعبَات حقيقته، فلا تغفل.

١ - في نسخة دله: المرية.

٢ - في نسخة دله: ترتيبها.

٣ - في نسخة دره: الربانية.

٤ - الأسفار: ٢٢١: ٨ وما بعدها، منظومة السبزواري: ٣١٤.

البدوية والعودية إلى أن تتأحد مع العقل الذي هو أصلها ومنه بدؤها وإليه عودها.

إيماض:

وأما وجه التعبير عن العقل بالواحد المُتَكَثَّرِ وعن النفس بالمتَكَثَّرِ المُتَوَحِّدِ؛ فلأنَّ العقل أقرب إلى مرتبة الأُحدِيَّة<sup>(١)</sup> الحقيقة من حيث الصدور، وأدنى من كبراء التفرد والوحدانية من جهة الظهور، بل هو عبارة عن المرتبة الواحدية المترافقَة مع مرتبة الأُحدِيَّة.

وبعبارة أخرى: هو عالم الأسماء والصفات الإلهية باصطلاح علماء الطريقة<sup>(٢)</sup> مع معاوضة تلوينات الأخبار المقصومية<sup>(٣)</sup> فالأصل فيه الوحدة، وإنما التكثُّر باعتبار الإحاطة وبحسب الاشتغال على جميع معموقات الأشياء، والاحتواء بقاطبة حقائق الأسماء وعندنا هذا تكثُّر بالعرض وليس هنا تكثُّر بالحقيقة؛ لأنَّ ما يعرض لاحكم له في العلوم فكيف بالعرض لما بالعرض، وأما النفس فلما كانت معلولة من معلول فليست تقرب من موطن الوحدة قرب العقل منه، فلاتكون بمثيل تلك المثابة، بل هي أنزل منه في المرتبة، وأيضاً لما كانت النفس تفعل بال المادة وهي مما يلزمها الكثرة والقسمة، وكذلك تفعل بالقوى والآلات المتضمنة<sup>(٤)</sup> وتلك القوى منشأ الكثرة وإن كانت بالاعتبار والحيثية، فمن ذلك يعرضها الكثرة والعدة، وإنما التوحد باعتبار ما سترجع هي إليه في سير الأنوار من العقل الكلّي الذي صدرت منه.

١ - في نسخة هل: الوحدانية، وفي نسخة در: الوحدانية أخضـة بدل: الأُحدِيَّة.

٢ - شرح فصوص الحكم للقمصي: ١١.

٣ - بحار الأنوار ٩٦: ١/ باب ٢.

٤ - يحتمل أنها المفنة، أو المفنة.

إيقاظ:

وأما سر التعبير عن العقل بالواحد وعن النفس بالمتعدد، فهو أن العقل واحد وحدة حقيقة جماعية ذاتية؛ لأنَّه صدر عن الواحد الحقَّ المُخْض بالوحدة الغير العددية التي هي مبدأ الوحدة العددية بأقسامها، ومن بينَّ في المقامات البرهانية أن لا خصوصية لشيء دون شيء في الصدور عن الحق تعالى شأنه، وإلا لزم أن يكون فيه سبحانه جهة وجهة وحيث وحيث، وقد ثبت أيضاً بالقاطع البرهانية أنَّ ليس فيه جهة وجهة ولا حيث وحيث من جميع الجهات من دون تكثُّر جهة ولا تعدد اعتبار، وأنَّه لا يختلف نسبة عزَّ شأنه بالقرب والبعد عن الأشياء، وأنَّ ذلك من المقرر عند العُقُلاء<sup>(١)</sup> والمنظار في أخبار الأنبياء والأولياء، حيث هي ناصحة بأنَّ نسبة تعالى فيقرب والبعد سواء لم يقرب منه قريب ولم يبعد منه بعيد إلى غير ذلك<sup>(٢)</sup> كما لا يخفى على المُتَّبع للآثار والأخبار.

ثم إنَّه مما قد فرغ عنه في الحكمة المُتعلَّمة أنَّ الواحد لا يصدر عنه من جهة واحدة إلاَّ الواحد<sup>(٣)</sup> بل ذلك عند النظر العرفاني بديهي عاصمه الكلم الفرقاني، قال تعالى: **«هُوَمَا أَمْرَنَا إِلَّا وَاحِدَةٌ»**<sup>(٤)</sup> وفي الأخبار ما يكاد يتواتر بالمعنى أنَّ الله جلَّ مجده خلق أولاً أمراً واحداً، أيَّ شيء كان على اختلاف التعبيرات، ثم خلق منه الأشياء<sup>(٥)</sup> وذلك كالصريح فيما أدعيناه.

ثم من المستتبين أيضاً أنَّ ليس شيء حرِيَّاً بالصدور عنه تعالى إلاَّ العقل؛

١- الأسفار ٦:٣٠ و ٤٠ و ١٤٢.

٢- أصول الكافي ١:٩٧ و ١٩٧.

٣- الأسفار ٤:٧.

٤- القراء ٥٠.

٥- أصول الكافي ١:٤/١١٠ و ٤/٦٧-٦٨ و ٢٠/٣٣٩.

إذ النفس فعلها في المادة، فلا تكون المادة فعلاً لها ولا هي تسبقها، وكذا المادة؛ إذ لا يتأتى منها أصلاً، والصورة إنما وجودها بالمادة، فكيف تكون فاعلة لها؟! والجسم متأخر عن المادة والصورة، فلا يكون شيء منها بأول صادر عن المبدأ، فبقي أن يكون العقل هو الصادر الأول، فلو لم يكن العقل كلّ الأشياء يلزم من صدوره عنه تعالى أن يكون له سبحانه جهة خصوصية بالنسبة إليه دون ماسواه، وقد استحال ذلك كما قلنا فوجب من ذلك بالضرورة أن يكون هو كلّ الأشياء.

وهذا برهان شريف على وحدة العقل مع تكثره بوجه ما، وقد تفرّدت بفهمه عن الله تعالى، إلا أنّي بعد ذلك وجدت في كلام المعلم الأول ما يمكن أن يرجع إلى هذا، وهو قوله في اثولوجيا بعد سؤال و كلام: فلما كان - أي المبدأ الأول - واحداً محضاً ابجست منه الأشياء<sup>(١)</sup> انتهي.

وبالجملة: ليس الكثرة التي نقولها في العقل كالكثرة التي هناك، حاشاه من ذلك، بل هو في كمال البساطة وأجمع الجمعية وأشدّ الوحدانية، وإنما الكثرة ليست في ذات العقل، بل كثرة بعد الذات، وأمّا الباري القديم فلا كثرة عنده أصلاً لافي الذات ولا مع الذات ولا بعد الذات وذلك من

قوله: ابجست منه الأشياء...

وقد عرفت معنى كلامه في أول الرسالة عند قوله: ابجست منه الكثرات بحملتها لوحدته.

قوله: وأمّا الباري القديم فلا كثرة عنده أصلاً... إلى آخره.  
وأمّا التكثّر الأسمائي والصفاتي والتكرّر الواقع في صور الأسماء أي الأعيان

الثابتة فليس تكثراً حقيقيةً وجودياً، بل التكثر إنما باعتبار معانٍ معقولة في غيب الوجود التي هي مفاتيح الغيب ويعين به شؤوناته وتجلياته، فهي في الحقيقة موجودة في العقل غير موجودة في العين، أو يرجع إلى العلم الذاتي؛ لأنَّ علمه تعالى ذاته بذاته أوجب العلم بكمالات ذاته في مرتبة أحديته، ثمَّ الحبة الإلهية اقتضت ظهور الذات لكلٍّ منها على انفرادها متعيناً في حضرته العلمية ثمَّ العينية، فحصل التكثير فيها، كذا قال بعض الأعلام نقلته ملخصاً<sup>(١)</sup>.

أو التكثير يرجع إلى التكثير بحسب مراتب السلوك؛ فإنَّ السالك في أول سيره يتأحد عنده المذكرات، ويلبس لباس الإطلاق على التعينات، ويستهلك المتأخرات في حقيقة جموعية، وينفي المتخالفات في ذاتٍ أحديَّة، فعلاً كان أو ثُرَّاً، صفةً كان أو ذاتاً، فرجع الكل إلى أصله واحد والجال إلى جذر فارد.

وفي أواخر هذا السلوك يلافي الأعيان الثابتة وصور الأسماء الإلهية فيينها ويستهلكها في الذات ذي الصورة، إلى أن يرحل راحلته إلى الحضرة الأسماء الإلهية، وينبع راوته إلى باب أبواب الربوبية، فيرى الكثرة الأسمائية أولَ كثرة وقعت في دار الوجود، ومنها نشأت الكثارات في الغيب والشهود، فيستهلكها في الذات الأحد الفرد الصمد، فيتجلى عليه حضرة الواحد القهَّار لاشريك له في الذات والصفات والآثار والأفعال، فيستهلك عنده بقوة السلوك هذه الأسماء في الهوية الغيبة، فلا يبقى من الكثرة عين ولا ثرَّ، ولا من السالك اسم ولا خبر، فيترنم لسان حاله وقاله بلسان الحق المتعال، ويقول: ياهو يامن هو يا من لا هو إلا هو. كل ذلك بشرط رفض الأنانية وعدم بقاء جهات النفسانية، وإلا فمع بقائها ولو

١- انظر تعليقية الإمام على الفصوص: ٢٤ و ٢٥.

يسيراً يتجلى عليه في بعض مراحل السلوك عينه الثابت، فيرى لنفسه بهجة وبهاءً وفوةً وسلطنةً بل الربوية والألوهية فتصدر عنه الشطحيات كقول بعضهم: ما أعظم شأني<sup>(١)</sup> وقول بعضهم: ليس في جبتي سوى الله<sup>(٢)</sup> كل ذلك لنقصان السالك وبقاء الأنانية.

قال شيخنا العارف الكامل الأستاذ الشاه آبادي أadam الله ظله: إن أكثر نشر العقائد الباطلة والأديان الغير الحقة كان بدو انتشارها من المترافقين وأهل السلوك الذين هم كانوا ناقصين في السلوك وبقيت جهات نفسيتهم، هنا. وبالجملة: فالكثرة على ماتلونا عليك كثرة شهودي سلوكى لا كثرة علمي على مآفاد بعض الأعلام على ما عرفت آنفًا.

وما ذكرنا يظهر مغزى قول ذلك العارف الشارح الجليل والشيخ الكامل النبيل: لا كثرة عنده تعالى لافي الذات ولا مع الذات ولا بعد الذات. وإلى ذلك يرجع كلام مولانا وسيدنا إمام الموحدين والعارفين أمير المؤمنين صلوات الله عليه وآله أجمعين: (كمال التوحيد نفي الصفات عنه)<sup>(٣)</sup>. وهذا مغزى كلام أهل البيت عليهم السلام: (أنه تعالى ذات علامة سمحة بصرة)<sup>(٤)</sup> (علم كله قدرة كله)<sup>(٥)</sup> إلى غير ذلك. وهذا مرجع قول بعض أهل المعرفة: إن الذات الأحدية ناتية مناب كل الأسماء

١- كسر الأسماء الجاهنية لصدر المتألهين: ٣٢، ذكرية الأولياء للبسابوري: ١٦٦ مشارق الدرزي مشرح ثانية ابن الفارض: ١٥١ و ٦٢٤.

٢- وفيات الأعيان: ٢: ١٤٠.

٣- نهج البلاغة: الخطبة الأولى.

٤- أصول الكافي ١: ٦٥/٦ و ٨٣/٦ و ٢/٨٤، التوحيد للصلوقي: ٢/١٣٩ و ٨/١٤٤.

٥- نسخة صدر المتألهين إلى الفارابي، الأسفار ٦: ١٢١.

علم الراسخين، فتبصرَ.

وأما النفس فلما كانت مُتكتَّرة القوى متفننة الأفاعيل من حيث شأنها، مُختلفة الأطوار بحسب نزولها وصعودها، وهي أيضاً مبدأ الاثنين ومنها ظهرت الاثنينية، كما أشير إليه في الحكمة القدิمة من أنَّ النفس عدد مُتَحْرِك والعقل عدد ساكن<sup>(١)</sup> فالكثرة فيها مع الذات لا في الذات، والوحدة فيها باعتبار أصلها ومن جهة تأحدتها<sup>(٢)</sup> في انتهاء سيرها ورجوعها إلى أصلها كمايناً.

بيان:

وَمَا يُؤكِّدُ مَا أَصَلَّنَا وَيُؤيَّدُ مَا أَسَسَنَا مَاروِيٌّ عَنْ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ صَلَوَاتُ اللَّهِ عَلَيْهِ أَنَّهُ سَأَلَ أَعْرَابِيًّا عَنِ النَّفْسِ، فَقَالَ عَلَيْهِ السَّلَامُ لَهُ: (عَنْ أَيِّ النَّفْسِ تَسْأَلُ) <sup>(٣)</sup>

والصفات<sup>(٤)</sup> لا على زعم المُعْتَزِّلَةِ على مَا حُكِيَّ عَنْهُمْ<sup>(٥)</sup> فاعرف هذا فإنه باب واسع ينفتح منه أبواب كثيرة، وقد أشرنا إلى لمحه منها في شرح بعض الأدعية<sup>(٦)</sup>. قوله: سأله أعرابياً عن النفس... إلى آخره.

في هذا الخبر الشريف أسرار غريبة أشار إلى بعض منها ذلك العارف الكامل رضي الله عنه، ونحن نُشير إلى لمحه منها بطريق الإجمال بعون الله المتعال، ويبيّن الآخر تحت الأستار، ولعله يكشف على قلب أهله ولي الأسرار، فنقول: في إفراد القوّة في المواطن الأربع إشارة خفية على ما هو التحقيق عند أصحاب

١- انظر الشفاعة: ١٤ الفصل الثاني من المقالة الأولى من الفن السادس في النفس، والأسفار: ٨، ٢٤٤.

٢- في نسخة هل: جهة حدها بالعقل بدل: جهة تأحدتها.

٣- شرح المظفورة (قسم الفلسفة): ١٦١.

٤- توضيح المثل: ١، ٧٠، اعتقادات فرق المسلمين ونشر كين للغخر الرازي: ٢٧.

٥- شرح دعاء السحر: ٧٩: في ذيل قوله «اللهم إني أسألك من أسمائك بأكثركها».

الحكمة والعرفان وأرباب الطريقة والبرهان من أنَّ القوى المنشطة البدائية والحيوانية والإنسانية - مع تشتتها وكثرةها وتفرقها بفارق محالها - تجمعها حقيقة واحدة وكلمة فاردة<sup>(١)</sup> هذه الكثرة سدتها، وهذه التفرقات خدمها وحشمتها، كما صرَّح بذلك في حديث كُمِيلِ بنِ زِيَادِ الْأَنْسَيِ حيث قال عليه السلام في كلِّ من النفوس الأربعة أنَّ «له خمس قوىٌ وخاصَّيَّاتٌ» وإنْ كانت النفوس الأربعة لها أحكامٌ مختلفة، ولسدتها وحشمتها وجوداتٌ مُتفاوتةٌ في الشدة والضعف، وفي بعضها كانت القوى والسدنة مُتحدةٌ الوجود مع النفس حداً ومرتبةً وليس مُتَكَرِّةٌ مُتَشَّتِّةٌ، وليس هذا مقام تفصيلها وبسطها.

وأشار عليه السلام بقوله: «أصلها الطياع الأربع» إلى ما حُقِّق عند المحققين من الحكماء العظام أنَّ النفس جسمانية الحدوث وطبيعتها يكون من المادة الجسمانية وإن كانت بعضها روحانية البقاء<sup>(٢)</sup>.

وأَمَّا قوله عليه السلام في النفس البدائية: «أصلها الطياع الأربع» وفي النفس الحيوانية: «أصلها الأفلاك» وفي النفس الكلية: «أصلها العقل» وعدم التعرُّض لأصل النفس الطلاقية فللإشارة إلى أنَّ المادة التي تفيض عليها النفس البدائية مادة كدرة غير صافية، بخلاف النفس الحيوانية فإنَّ مادتها من جنس الأفلاك لها صفاء وخلو عن كدورات تلك المادة الموجودة عندنا، وأنَّ النفس الكلية الإلهية وإنْ كانت طليعة وجودها من مادة صافية في كمال النقاوة إلا أنَّ هذه النفس لكمال روحانيتها وعلو شأنها قريبة الأفق بعالم المجردات وقطان عالم الجبروت، فهي مُلحقة بالآباء العلوية والجهات الفاعلية، لا الأمهات السفلية والحيثيات القابلية، حتى ثبت عند أصحاب

١ - الأسفار: ٨، ٢٢١.

٢ - الأسفار: ٨، ٣٤٧، الشواهد الروبية: ٢٢١.

الكشف النوري أنَّ الأنوار الإسفهندية<sup>(١)</sup> ماهيَّاتها إنياتها، وأهل يشرب الإنسانية لامقام معلوم له ولاحدَ محدود عنده<sup>(٢)</sup>.

وَعدم التعرُّض لأصل النفس الناطقة القدسية فلعله لإلحاقها بالنفس الكلية؛ ولهذا قال في كل واحدٍ منها: إنَّها قوَّة لا هوَّة، ويمكن أن يكون في قوله عليه السلام: «مَقْرَّها العِلُومُ الْحَقِيقَيَّةُ» باليبيان الذي ذكره ذلك العارف العظيم، مع قوله عليه السلام: «مَوَادُ التَّأْيِيدَاتِ الْعُقْلَيَّةِ» إشارةٌ خفيةٌ إلى أنَّ أصلَّها العُقْل كما لا يخفى على ذوي السابقة الحسنة.

وفي قوله: «أصلَّها الطَّبَاعُ الْأَرْبَعُ» إشارةٌ خفيةٌ إلى ردٍّ من زعم أنَّ النفس هي المزاج<sup>(٣)</sup> كما أنَّ في عدَّة مواضع منه إشارةٌ ظاهرةٌ إلى ذلك كما لا يخفى.

وأشار عليه السلام بقوله: «عادت إلى مابدأت منه» إلى الكيونة السابقة التي لها في النشأت السابقة والعالم العقلية كما هو رأي أفلاطون الإلهي<sup>(٤)</sup> وأشارنا سابقاً إلى الخلاف الذي بينه وبين مفهيد الصناعة الحكيمية، وفيه أيضاً إشارة إلى أنَّ مابدأت الأشياء منه عين مالنتهت إليه.

ويُحتمل أن يكون قوله: «عود مجازة لا عود مجاورة» إشارة إلى ما هو المُحقَّ عند بعض أساطين الحكمة<sup>(٥)</sup> أنَّ القوى المُنْفَعَّمة في المادة مالم تجرَّد تجرَّد الخيال معادها يكون بالاتصال إلى العالم العقلي اتصال الماء الذي في الكيزان على شاطئ البحر إذا انكسرت الكيزان وانفصل الماء بالبحر، بخلاف القوى المجرَّدة تجرَّدَا خيالاً

١- المراد بها النفس الناطقة، انظر مجموعة مصنفات شيخ الإشراق ٢: ١٤٧.

٢- الأسفار ٣٤٢: ٨.

٣- بحار الأنوار ٥٨: ٧٧، الأسفار ٨: ٢٤٤.

٤- الأسفار ٨: ٣٣٠ الهاشم الأول ٣٣١.

٥- الفتوحات المكية ٣: ١٢، الأسفار ٩: ٢٥٢ وما بعدها.

والنفوس القدسية النطافية فإنَّ رجوعها إلى عوالم الروحانيات مع بقاء فعلياتها التجريدية، وعندنا كلَّ العوالم الوجودية من المراتب الفيبيَّة والشهودية مرجعها إلى الإطلاق الوجودي والعدم المُخض عند طلوع شمس الحقيقة وبروز سلطنة الوحدانية والملكية المطلقة، فإنَّ مقام المالكية مقام قبض الوجود، كما أنَّ مقام الرحمانية والرحيمية مقام بسطه وبسط كماله.

وهذا الذي ذكره ذلك الحكيم المتأله غير ما ذكرنا، فإنَّ كلامه في مقام وكلامنا في مقام، وإلى ما ذكرنا أشار العارف الحكيم المولوي في نظمته المنشوي بقوله بعد عدة أشعار في مراتب السير إلى النشأت المتالية والعوالم الوجودية

بس عدم گردم عدم چون ارغون گویدم کأنَا إلَيْهِ راجِعُون<sup>(١)</sup>  
وهذا من الأسرار فاحتفظ به ودعه يبقى تحت الأستار، ولا تنزعه على أهل هذه الدار، فإنَّهم من الأغيار، وبيالي أني رأيت في سالف الزمان في «الكافي» الشرييف مبلغ أسرار أهل الذكر والقرآن أنَّ بعض نفوس المستضعفين من الإنسان يبطل ويهلك عند عروض الموت على الأبدان<sup>(٢)</sup> وصرَّح ذلك الحكيم المتأله المتقدَّم ذكره في بعض كتبه - على ما يبالي - بذلك المقال<sup>(٣)</sup> كما أنه صرَّح بأنَّ مرجع الحرارة والزمان وأشباههما إلى الهلاك والاضمحلال<sup>(٤)</sup> وإن كان ذلك العارف الكامل الشارح عارضه ورد عليه ونسبة إلى الغفلة والمناقضة في الكلام، وعندني وجه جمع بين الرأيين بحيث يرتفع الجدال من بين، وليس في هذا المختصر مقام البسط والتفصيل

١ - منشوي مونوي، الدفتر الثالث، البيت: ٣٩٠٦.

٢ - انظر الكافي ٣: ٢٣٥ باب المسألة في القبر.

٣ - الأسفار ٣٧٥:٨ و ٣٧٦، الشواهد الروبية: ٢٢٤ و ٢٢٥، مفاتيح الغيب: ٥٥١ و ٥٥٢.

٤ - الأستار ٩: ٢٦٣ و ٢٦٤.

عسى الله أن يوقفنا لإفراد رسالة فيه إنَّه هادي السبيل.

وفي قوله عليه السلام: «جوهرة بسيطة» إشارة بطرقَ اللَّمْ إلى أنَّ النفس الكلية الإلهية كلَّ الأشياء بنحو الوحدة والجمعية، كما أنَّ في قوله عليه السلام: «حَيَّةٌ بالذَّاتِ» أيضاً إشارة لمَيَّةٍ إلى بقائِها وعدم فنائِها.

وقوله: «وعودتها إليه» وقوله: «والبَهَا تعود» مع كون الميعاد إلى ربَّ العباد، فهو إِنَّما مبنيٌ على أنَّ العود إلى كلَّ واحد منها هو العود إلىه تعالى، بل التوجَّه إلى كُلَّ موجود هو التوجَّه إلى الله تعالى **﴿لَيَسْمَأُلُّوا قَمَّ وَجْهَ اللَّهِ﴾**<sup>(١)</sup> وورد عن رسول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ: (لَوْ دَلَّتِمْ بِعَلَيْهِ إِلَى الْأَرْضِ السُّفْلَى لَهُبَطْتُمْ عَلَى اللَّهِ)<sup>(٢)</sup> وهذا من علم الراسخين والمتدبرين في كلام الأئمَّة المعصومين عليهم السلام.

وإِنَّما مبنيٌ على ما هو التحقيق عندنا من أنَّ عود الموجَّدات إلى الله تعالى بتوسُّط النولي المطلق صاحب النفس الكلية الإلهية وواحد مرتبة العقل، وأنَّ الموجَّدات بمنزلة القوى والآلات والمتغيرات من وجود الإنسان الكامل، فكما أنَّ بدو إيجادها من الخضراء الغريب بتوسُّط ربَّ الإنسان الكامل، وفي الخضراء الشهادة بتوسُّط نفس الإنسان الكامل، كذلك عودها وختمتها، ولهذا كانت استقامة الأُمَّة استقامة رسول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ عنه صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ قوله تعالى - في سورة هود -: **﴿فَاسْتَقِمْ كَمَا أُمِرْتُ﴾**<sup>(٣)</sup> (شيئتي سورة هود)<sup>(٤)</sup> لِمَكَانِ هذه الآية، وإنَّ فهو صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ بِوجودِه المقدَّس ميزان الاستقامة.

١ - البقرة: ١١٥.

٢ - العلل الشافية لابن المغوزي ١: ١٣، ١٤: ٢، ١٤: ٢، الدر المنشور ٦: ١٧٠، علم المغين ١: ٥٤.

٣ - هود: ١١٢.

٤ - مجمع البيان ٥: ٣٠٤، الكثاف ٢: ٤٢٣، تفسير البيضاوي ١: ٤٧٣.

فقال: يا مولاي هل النفس أنفس عديدة؟

فقال عليه السلام (نفس نامية نباتية، وحسنة حيوانية، وناطقة قدسية، وإلهة كلية ملحوقة).<sup>١</sup>

قال: يا مولاي ما النباتية؟

قال عليه السلام: (قرة أصلها الطيائع، بدء إيجادها عند مسقط النطفة، مقرّها الكبد، مادتها من لطائف الأغذية، فعلها النمو والزيادة، وسبب فراقها اختلاف المولادات، فإذا فارقت عادت إلى ما منه بدأت عود مازجة لا عود مجاورة).

فقال: ما الحسنية؟

قال عليه السلام (قوة للكلية وحرارة غريزية أصلها الأفلاك، بدء إيجادها عند الولادة الجسمانية، فعلها الحياة والحركة والظلم والغشم والغسلة واكتساب الأموال، والشهوات الدينوية، مقرّها القلب، وسبب فراقها اختلاف المولادات، فإذا فارقت عادت إلى ما منه بدأت عود مازجة لا عود مجاورة فتخدم صورتها ويطرأ فعلها وجودها فيضمحل تركبها).

فقال: ما الناطقة القدسية؟

قال عليه السلام: (قوة لا هوية، بدء إيجادها عند الولادة الدينوية، مقرّها العلوم

وورد في بعض الأدعية عند الدعاء لبقاء الله في الأرضين وحجّة الله على العالمين صاحب الأمر صلوات الله عليه وأرواحنا له الفداء بقوله: (أمنا يعبدك لا يشرك بك شيئاً<sup>(١)</sup> مع كونه روحي له الفداء خالصاً عن أنحاء الشرك فعلاً وصفةً وذاتاً، فشرك الأمة وعبادتهم يعدّ منه، لكونه الأصل وسائل الناس من فروعه. وهما أسرار ورموز تتركها خوفاً من أبناء الزمان والإطالة في البيان، فإذاك أن تفشو هذه الأسرار عند أهل هذه الديار.

الحقيقة الذهنية، موادها التأييدات العقلية، فعلها المعارف الريانية، سبب فراقها تحمل الآلات الجسمانية، فإذا فارقت عادت إلى ما منه بدأت عود مجاورة لاعود مجازة).

فقال: ما النفس اللاهوتية الملكوتية؟

فقال عليه السلام: (قوة لاهوتية، وجوهرة بسيطة، حية بالذات أصلها العقل منه بدأت وعده دعت، وإليه دلت وأشارت، وعودتها إليه إذا كملت وشابهت، ومنها بدأ المرجودات وإليها تعود بالكمال، فهي ذات العليا وشجرة طوبى وصدرة الشهى وجنة المأوى، من عرفها لم يشق أبداً، ومن جهلها ضلّ وغوى).

فقال السائل: ما العقل؟

قال عليه السلام: (جوهر دراك محيط بالأشياء من جميع جهاتها، عارف بالشيء قبل كونه، فهو علة للمرجودات ونهاية المطالب)<sup>(١)</sup>. صدق ولي الله.

## تبين

حاشاي أن اجتراء على تفسير هذا الخبر، ونشر الأسرار التي في ذلك الآخر، لكنّ التعرض لتفصيغ دلالات بعض الألفاظ لأجل التنبية والإيقاظ. لقوله في النفس الحيوانية: «بدء إيجادها عند الولادة الجسمانية» لعله أراد بالولادة الجسمانية هي تمامية جسم الجنين في الرحم مستعداً لظهور تلك القوة، وهي في الحقيقة تولد بتكون الأعضاء والقوى الحيوانية عندها، فيقبل ويستعد لإفاضة الروح الحيواني وظهوره من مكامن أستار الجسم الظلماني، وهو صفة الحرارة الغريزية التي فاضت من الكواكب، وهي من جنس الأجرام العلوية كما هو مذهب أرسطو ومن تابعه<sup>(٢)</sup>. وإنما عبر عن هذه الإفاضة التي تكون بعد مضي أربعة أشهر من مسقط النطفة بالولادة لأنها

١- كلمات مكتوبة للفيصل الكاشاني: ٧٦.

٢- الشفاء: ٤٠ الفصل الأول من المقالة السادسة عشر من الطبيعتين.

مبدأ ولادة الحيوان، ولا تستعمل الولادة في غير الحيوان.  
قوله في النفس الناطقة: «بدء إيجادها عند الولادة الدنيوية» أراد بها نزول  
المولود من الرحم عند الخاض، وقد عرفت أن هناك ابتداء ظهور العقل  
الهيواني.

قوله: «ومقرّها العلوم الحقيقة» معناه من المعضلات عند العُقَلاء؛ إذ  
الظاهر الثابت عند الجمهور عكس ذلك؛ لأنّ النفس محلّ للصور العقلية  
عندهم<sup>(١)</sup>.

أقول: وإنما يتبين لهم ذلك بعد رفض ما في أيدي الظاهريين من  
الحكماء بأصلين شرقيين برهانين عند بعض عباد الله المساكين:  
أحدهما: أنّ التعقل ليس كما زعمه أتباع الماشئ<sup>(٢)</sup> ولا ما تراه أشياع  
الإشراقيين من القول بالحصول أو الحضور<sup>(٣)</sup> أو غيرهما من مذهب أرباب  
الفضول<sup>(٤)</sup> بل التعقل إنما هو برجوع النفس إلى ذاتها العقلية التي هي من  
تلك الجهة على ما حققنا في بعض رسائلنا كلّ الأشياء.

وبعبارة: بوقوعها على مواطن الأشياء المندمجة<sup>(٥)</sup> في ذاتها، كما أنّ  
إدراكيها للمحسوسات إنما هو بظهورها وشروعها من أفق القوى، وإشراقيها  
من شرف الآلات وشبابك الأدوات وروازن الجواوس ورواشن هؤلاء  
الجواوس، وبوقوعها على ظواهر الأجرام وسطوح الأجسام، وأنها تفعل  
هذين الأمرين - أي التعقل والإحساس - بقوة واحدة هي نفس ذاتها، وإنما  
التكثّر وقع في الآلات لوقوعها في مواطن الكثرة والانقسامات، نظير ذلك

١- الأسفار: ٨ ٢٩٠:٨ و ٢٧٥:٧.

٢- الأسفار: ٣ ٢٨٤:٣، الإشارات والتبصّرات ٢٠٨:٢.

٣- مجموعة مصنفات شيخ الإشراق ٤٧٤:١ و ١١٤:٢.

٤- تلخيص المحصل المعرف بفقد المحصل، ١٥٥، شرح المقاصد ٢٩٩:٢، انباح المشرقية ٣٣١:١.

٥- في نسخة درّة و حلّ: المندرجة بدل: المندمجة.

هذه الشمس المضيئة وشروعها من الكوى العديدة مع وحدتها العددية. وثانيهما: أنَّ العلم لا يكُون إلَّا بالاتحاد بناءً على ماقلنا من كون النفس كلَّ الأشياء على نحو يُعرفه العرفاء.

فعلى هذين الأصلين يُصْحَّ كون العلوم الحقيقة محلًّا للنفس الكلية ومقرًّا لها بالحقيقة؛ لأنَّها لَمَّا طلبت علم شيءٍ مما في نفسها توجَّهت إلى ذاتها، وهي من حيث كونها طالبة غيرها من حيث هي مطلوبة، فكأنَّها طارت من القفص الجسمني فوَقعت لامحالة على وكرها الأصلي الذي هو ذاتها العقلية<sup>(١)</sup> فصارت المعقولات من هذه الحقيقة محلًّا لها ومقرًّا لوجودها.

وأمَّا كون مادة تلك النفس الشريفة هي التأييدات العقلية، فلأنَّ النفس صادرة عن العقل، بل النفس عقل ظهر بصورة الشوق والمشية كما هو الحق، فعلى هذا لاريب أنَّ العقل هو الباطن والنفس هي الظاهرة؛ أمَّا الأول فلأنَّ العلة باطن المعلول، وأمَّا على الثاني فظاهر لا يخفى، فيكون العقل بمنزلة المادة والنفس بمنزلة الصورة، وإنَّما عبرَ عن المادة بصيغة الجمع لأنَّ المدد العقلي يصل إلى النفس أناً فاناً، والإشارات العقلية تننزل منه إليها دائمًا، وإلَّا لم تبق هي قطعاً.

قوله: «عود مجاورة» وجه كون العود في الأولين بطريق المازجة وفي الثالثة ب نحو المجاورة ولم يتعرض في الرابعة للعود أصلًا هو أنَّ السابقتين إنَّما يتكونان من الأجسام اللطيفة على ما يظهر من الخبر، وهو عند أرباب العقول من المُقرَّر، ولاريب أنَّ الجواهر يعترف بها الفساد والبطلان بالكلية،

١ - في نسخة «هـ»: بعض الفواشي فوَقعت على ذكرها الأصلي الذي هو وجودها العقلي بدل: القفص الجسمني فوَقعت لامحالة على وكرها الأصلي الذي هو ذاتها العقلية. وفي نسخة «لـ»: قصف الفواشي بدل: بعض الفواشي.

فحينما تُنْفَرِقُ أَجْزَاءُ الْبَدْنَ تُبْطِلُ الصُّورَ وَالْكَيْفِيَّاتَ وَيَنْتَصِلُ جُوْهْرُهُ إِلَى كُلِّيَّةِ الْأَجْرَامِ.

وَأَمَّا التَّالِيَةُ: فَلَمَّا كَانَتْ مُجْرَدَةً غَيْرَ مُقْدَرَةً، فَلَيْسَ لَهَا فَسَادٌ وَلَا امْتِزَاجٌ، فَيُجْبِي أَنْ تَعُودَ حِينَ الْمُفَارِقَةِ إِلَى الْأَصْلِ الَّذِي بَدَأَتْ مِنْهُ بِطَرِيقِ الْمُجَاوِرَةِ؛ لِأَنَّ الْمُجَرَّدَاتِ وَالْأَنُورَاتِ الْقُدُسِيَّةِ لَهَا مَقَامٌ مَعْلُومٌ لَا تُنْخَطِطُ إِلَى غَيْرِهِ كَمَا قَالَ تَعَالَى عَنْهُمْ: **هُوَ مَا بِنَا إِلَّا لَهُ قَمَامٌ مَعْلُومٌ وَإِنَّا لَعَنِ الصَّاغُونَ**<sup>(١)</sup> وَإِنْ شَاءَتْ زِيَادَةُ الْأَسْتِبْصَارِ فِي هَذَا الْمَنْهَاجِ فَاعْتَبِرْ بِحَكَمَيِّ الْمَعَاجِ وَدُمْ تَجَاوِزُ جَبَرِيلَ مَقَامَهُ فِي سُلُوكِ السَّبِيلِ<sup>(٢)</sup>.

وَأَمَّا الرَّابِعَةُ: فَلَمَّا لَمْ يَكُنْ لَهَا وِلَادَةٌ وَلَا يَعْتَرِيَهَا فَسَادٌ فَلَا عُودٌ لَهَا إِلَّا بِالْكَمالِ إِلَى الْعُقْلِ الَّذِي بَدَأَتْ هِيَ مِنْهُ، بَأْنَ تَصِيرَ عَقْلًا مَحْضًا فِي الْيَوْمِ الَّذِي بَرَزَتْ فِيهِ الْبَوَاطِنُ، وَرَجَعَتِ الْفَرَوْعَةِ إِلَى الْأَصْوَلِ الْكَوَامِنْ، وَحَشَرَتْ وَحْشَ الْجَزَيَّاتِ الْمُسْفَرَقَةِ فِي بَوَادِي الْأَمْكَنَةِ وَقَوَافِلِ الْأَزْمَنَةِ إِلَى أَرْضِ الْكَلِّيَّاتِ، وَعَادَتِ الْمَعْلُولَاتِ إِلَى عَلَلِهَا الثَّابِتَاتِ.

وَبِالْجَمِلَةِ: هَذِهِ النَّفْسُ الرَّابِعَةُ هِيَ الَّتِي نَحْنُ بِصَدَدِ شَرِحْهَا فِي هَذَا الْجَبَرِ.

قَوْلُهُ: «مِنْهُ بَدَأْتُ» بِالْهَمْزَةِ فِي النَّسْخِ بِمَعْنَى ابْتِدَأَتْ وَنَشَأَتْ، وَالظَّاهِرُ أَنَّ يَكُونَ بِغَيْرِ هَمْزَةِ بِمَعْنَى ظَهَرَتْ.

قَوْلُهُ: «وَعَنْهُ دَعَتْ» أَيْ تَلَكَ النَّفْسُ الْمُلْكُوتِيَّةُ عَنْ جَانِبِ الْعُقْلِ دَعَتِ الْأَنْفُسَ إِلَى رِضْوَانِ اللَّهِ الْأَكْبَرِ حِيثُ بَعْثَهَا رَسُولًا إِلَى أُمَّةِ النُّفُوسِ وَالْأَشْبَاحِ، يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِ اللَّهِ فِي الْمَسَاءِ وَالصَّبَاحِ، مِنْ إِحْدَادِ بَدِيعِ وَإِظْهَارِ شَوْؤْنَ فِي كُلِّ صَنْبَعٍ، وَتَزْكِيَتِهِمْ بِالْتَّنَقْلَاتِ فِي الْأَحْوَالِ لِيَتَحَدَّسُوا

١ - الصَّافَاتُ: ١٦٤ وَ ١٦٥.

٢ - بِحَارُ الْأَنُورَ: ١٨: ٣٦٤ وَ ٧٠.

بالرجوع إلى الكمال، ويعلّمهم كتاب الله الذي هو الحقائق الموجودة، وهي التصنيف الذي كتبه بيده المُقدَّسة؛ حيث أوجَد تلك الحقائق بيده التي هي تلك النقوس الشريفة، وترىهم حقائق تلك الأشياء بالإلهامات الربانية، وتدعوهم إلى عالم الغيب والشهادة.

وأمّا قوله: «ومنها بدت الموجودات» فعلى الناقص لا المهموز بمعنى ظهرت، وفي التعبير عن صدور النفس عن العقل بالمهمور أي الابتداء، وعن صدور الموجودات عن النفس بالناقص أي الظهور، سرّ لطيف أظنه لا يعرفه كلّ عريف، وهو أنَّ صدور النفس عن العقل ليس بأن تكون هي مندمجة فيه ثم ظهرت منه، بل هي هو شائباً بمشيئة الله كونه مصدراً لجميع ماتخته، فظهور النفس من العقل، بل ظهور الكلّ منه ابتدائياً لا يسبقه أثر من النفس؛ إذ العقل كما حققنا هو النفس الباطنة والنفس هي العقل الظاهر، لأنَّهما موجودان مُتبَايَنَانْ أتصف أحدهما بالظهور والآخر بالبطون، بل النفس هي العقل الظاهر بصورة الشوق والبارز بصفة المشية والنور لإظهار الجواهر العقلية المودعة فيه.

وأمّا الموجودات الصادرة من النفس وهي أنوار عقلية وجواهر روحانية مُندمجة في العقل، فالنفس موجودة بالوجود العقلي المتأحد بالعقل، كما أومنا إليه آنفاً، فتصدُورها عن النفس ليس ابتدائياً، بل ظهور بعد بطون وبروز غبَّ كمون، حيث ابتدأت من البارئ الأوَّل في العقل ثم ظهرت في النفس العقلية، فقاطبة الحقائق بالنظر إلى البارئ القيوم ابتدائية، وبقياس بعضها إلى

قوله: بالنظر إلى البارئ القيوم ابتدائية... إلى آخره.  
ما حقق ذلك العارف الكامل رضي الله عنه حقَّ مُحقَّ لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه كيف؟! وهو جلَّ برهانه قائم على كلِّ النقوس بما كسبت وليس

بينه وبين خلقه حجاب مسدول ولاحد مقصول، و«ما من دائبة إلا هو آخذ بناصيتها»<sup>(١)</sup> والأخذ بالناصية هو القيمة المطلقة، فهو تعالى بهويته المطلقة آخذ بالناصي، وما من موجود إلا وله ربط خاص مع خالقه، كيف؟! الوجود هو الربط إلى الحق المُتعال والتقوّم بالرب ذي الحلال.

وأما الذي قرع سمعك من الطريقيين من: (أنَّ اللَّهَ سَبَّهُ حِجَابٌ أَوْ سَعْدَةٌ حِجَابٌ أَوْ سَبْعِينَ أَلْفَ حِجَابٌ مِّنْ نُورٍ وَّظْلِمَةٍ)<sup>(٢)</sup> فإنما هي سرادقات جلآل الحق عن بصائر الخلق، وحجب وجه الشمس الظاهر عن تلك المنسجونات خفافيش البصائر، فإن أصلها التعبيات الخلقية، وليس المقيّد محجوباً عن المطلق وإن كان المطلق محجوباً عن المقيّد بالحجاب الذي هو القيد وأشار العارف الشيرازي إلى ما ذكرنا بقوله:

تو خود حجاب خودی حافظ از میان بر خیز<sup>(٣)</sup>.

وهاهنا أسرار لارخصة لإفشاءها.

والحاصل: ما ذكره ذلك العارف الجليل حق موافق لكتش أرباب الأذواق والطريقة ومُشاهدات أصحاب السلوك والحقيقة، وفقاً للبراهين الحكيمية<sup>(٤)</sup> والآيات القرآنية<sup>(٥)</sup> والآثار النبوية<sup>(٦)</sup> لكن ما جعله التحقيق لكلام بعض أهل المعرفة في شؤون الموجودات مخالف لظاهر كلامه، فإنَّ الظاهر منه أنَّ ذلك الحكم لا يختص بوجود من

١ - هود: ٥٦.

٢ - بحار الأنوار: ٥٥ / ٤٤ - ١٢ - ٩.

٣ - ديوان حافظ: ٣٠١: قسم الغزل.

٤ - الأسفار: ٢: ٣٥٦.

٥ - المحدث: ٣.

٦ - أصول الكافي: ١: ٥/١٠٨ - ٦.

بعض اختفت أحكامها بالابتداء.  
وإلى الحكم الأول أشير في زبور آل محمد صلوات الله عليهم بقول  
مولانا السجّاد: (إذ كلّ نعمك ابتداء)<sup>(١)</sup>.  
وكانه أراد الحكم الثاني بعض المشايخ حيث قال في شأن الموجودات  
«هي شؤون يديها لأشؤون يبتدئها»<sup>(٢)</sup>.

الموجودات ولاعائم من العوامل النازلات أو العاليات بل سار في جميع مراتب الوجود  
من الأرواح العالية والنفوس الكلية وال الموجودات النازلة، وهذا العارف الشارح خصه  
بالموجودات النازلة عن مقام النفوس الكلية والحكم في النفوس غير ماذكر.  
وهذا مبني على مازعم من أنّ النفس هو العقل الظاهر، والعقل هو النفس الباطن  
ليسا حقيقتين مُتباينتين، بخلاف سائر الموجودات. وعندى في ذلك نظر ظاهر ليس  
ها هنا مقام بسطه وتفصيله، والعمدة فيه هو تفكيكه بين الموجودات في ذلك.  
والآن نطوي الكلام بذكر مراد العارف المذكور من كلامه في شأن  
الموجودات، ولعل نظرة إلى بطونها في الذات الأحادية وكونها في النشأة العلمية  
كون ثبوت لا وجود، فإنّ العلة باطن المعلول كما هو المُحَقَّق عند أهله<sup>(٣)</sup> وصرّح به  
ذلك العارف في كلامه وأشار إلى ذلك في الكتاب الإلهي بقوله: (وَإِنْ مَنْ شَاءَ إِلَّا  
عِنْدَنَا غَرَائِبُهُ وَمَا تَنْزَلَهُ إِلَّا يَقْدِرُ مَعْلُومَه)<sup>(٤)</sup> وفي الآثار الرضوية عليه الصلاة والتحية قريب  
 بذلك المضمون: (كُلَّ مَا هَنَالَكَ يَعْلَمُ مَا هَنَاهَا)<sup>(٥)</sup>. واحفظ بهذا وتبصر.

١- الصحيفة السجادية الخامسة: ٧٦.

٢- أصوات المعارف للفيض الكاشاني: ٢٧.

٣- الأسفار: ٢٩٩.

٤- الحجر: ٢١.

٥- التوحيد للصدوق: ٤٣٨ مع اختلاف.

أي هذه الموجودات بالقياس إلى النفس الملكوتية التي وقعت في أفق عالم الوجوب والإمكان وهي البرزخ الذي بينهما لكي لا يغopian، فهي عقل من الجنة العالية ونفس من الجنة السافلة.

شُؤون يديها: أي يظهرها للنفس بعدما خفبت في ذاتها العقلية وبطنت في جنبتها العالية، وليس ذلك ابتداء وجود تلك الأشياء، بل ابتداء وجودها في المرتبة العقلية؛ حيث صدرت من بارئها القِيَومُ تعالى شأنه صدوراً عقلياً جُملياً وحدانياً مع العقل بالمعنى الذي يعرفه الكمال من أهل الإشراق<sup>(١)</sup> وليس غرض هذا العارف كما فهمه أكثر أرباب الأذواق، من أن ذلك للموجودات بالنظر إلى مبدأ الكلّ تعالى كيف؟! وقد تقرر في الأصول العرفانية عند أهل العناية السابقة أنَّ الموجودات بقضها وقضيضها وكلياتها وجزئياتها وغابراتها وماضياتها بالنظر إلى الله جل برهانه صادرة في آنات وجودها ومراتب شهودها ابتداء، وليس لها بالنظر إليه عزّ شأنه إلا الظهور الابتدائي<sup>(٢)</sup> لا غير كما يومئ بذلك ما في الأدعية السجادية، وقد مرّ واحد منها<sup>(٣)</sup>.

ولا أظنَّ أنَّ هذا العارف أراد بذلك الذي توهم البعض؛ لأنَّه أجلَّ شأنَّا من أن يتوهم ذلك فيه، لكن لا يعرف هذا الذي قلنا إلَّا من له قدم راسخ في التجريد، ومن الله العون والتأييد.

قوله: «ذات العلياء» هكذا في النسخ التي عندنا، ويمكن أن يكون الموصوف مقدراً، أي ذات الحقيقة العليا بمعنى صاحبتها، فيكون إشارة إلى

١ - مجموعة مصنفات شيخ الإشراق الخلد الأول كتاب المشارع والمطاراتن الفصل الثامن من المشرع السادس: ٤٥٠

٢ - شرح فصوص الحكم للقبرصي: ١٨ الفصل الثالث من المقدمة.

٣ - نقدم تخرجه.

الذات العقلية التي للنفس، وإلى أن النفس عقل بالذات كما أن العقل نفس بالعرض.

قوله: «وَشَجَرَةُ طَوْبٍ وَسَدْرَةُ الْمُتَهَى» هما الحقيقة الإنسانية العقلية التي وصل نبينا صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ فِي مَرَاجِعِهِ إِلَيْهَا فَتَجَاوِزُ عَنْهَا وَتَخْطَطُهَا إِلَى مَا شَاءَ اللَّهُ (١).

وفي الخبر: (السَّدْرَةُ الْمُتَهَى عَصْوَنْ وَأُورَاقْ وَجَذْرَ وَفَرْعَ، فَرَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ جَذْرَهَا، وَعَلَى عَلَيْهِ السَّلَامْ فَرَعَهَا، وَالْأَكْمَةُ أَغْصَانُهَا، وَشَيْعَتْهُمْ أُورَاقُهَا) (٢).

وفيه إشارة إلى أن هؤلاء هم الإنسان وغيرهم رعاع وأنعام بل هم أضل.

قوله: «مُحِيطٌ بِالْأَشْيَاءِ مِنْ جَمِيعِ جَهَاتِهَا» إشارة إلى الإحاطة العقلية التي للعقل والاستعمال الجملي الذي منه لكافة الفرع والأصل، وقد عرف البرهان على ذلك، ولنذكر هاهنا برهاناً على إحاطته من جميع جهات الأشياء حتى يتصحّح من ذلك قول المعلم الأول: أن للعقل شكلاً مُسْتَدِيرًا (٣) وكذا قول الحكيم «الغزنوبي» قدس سره في الفارسي.

آسمانهاست در ولايت جان      کار فرمای آسمان جهان  
وخلاله البرهان: أنه قد ثبت في مقرره أن العلة محيطة بالعلول، وأن الصادر الأول علة لكل مادونه، فلو لم يكن محيطاً من جميع الجهات لزم أن يستغنى عنه من الجهة التي لم تخط العلة منها، وهذا خلف. فوجب أن تكون محيطة من جميع الجهات (٤).

١ - بحار الأنوار: ١٨: ٣٤/٣٢٨.

٢ - بصائر الدرجات: ٥٨ - ٦١ باب ٢.

٣ - أثولوجيا إغلوطين: ١٢٠.

٤ - الأسفار: ٢: ٣٣١ و ٢٠٤: ٧، الشفاء: ٤٠: ٢، الفصل الرابع والخامس من المقالة التاسعة من الإلهيات، الإشارات والتبيهات: ٣، أثولوجيا إغلوطين: ٩٦ و ١٨٥.

ولما كانت الحقائق العقلية، بل كلّ حقيقة إمكانية فإنّها محدودة، أمّا الأجسام ظاهرة، وأمّا غيرها من الفواعل العوالي فأحد طرفها بفاعليها والآخر بفعاليها، فجميع الأشكال العقلية على الاستدارة الحقيقة، وأمّا الله سبحانه فلا حدّ له أصلًا حتّى يكون شيء ينتهي إلى حدّه أو ينتهي هو إلى حدّ شيء، بل تنتهي عنده الأشياء وحدودها؛ وذلك لأنّه مع كلّ شيء لا يمكّنه، وغير كلّ شيء لا يمكّنه<sup>(١)</sup> وليس معه شيء أولاً وأبداً، خلافاً من يزعم خلاف ذلك، فهو عزّ برهانه كالمكرز، وقد صرّح أرسطو بأنّ المركز في الأشكال العقلية بخلاف المركز في الأشكال الحسّية؛ لأنّه في الجسمانيّات تحيط به الدائرة، وفي الأشكال العقلية هو محيط بها<sup>(٢)</sup> وفهم ذلك عسير جدّاً، فالمكرز هو الأصل، وبهذا كان في عالم الأجسام خلق الأرض متقدّماً على السماوات، وفي هذا الحديث الشريف أسرار كثيرة وعلوم عديدة: من بيان حقيقة النقوس الأربع، ومادّة بعضها، وتجدد بعض آخر، واتصال المجرّد منها بالعقل، ومن حقيقة العقل، واشتماله على جميع الأشياء، وأنّه نهاية النهايات، وغير ذلك مما لا يحصى ولا تناهها أيدي أفالضل الحكّماء، فطوري لمن غاص في بحارها، وخاص في أنوارها، والحمد لله على منه وفضله.

#### تشييد:

وعلّمه صلوات الله عليه على مانقل عنه شيخنا العارف بهاء الملة والدين محمد العاملی قدس سره في مجموعته المسمى بالكتشکول، عن كعیل بن زیاد قال: سأّلت مولانا أمیر المؤمنین عليه السلام فقلت: يا أمیر المؤمنین، أريد

١- نهج البلاغة: الخطبة الأولى.

٢- الترجح إلّا تلوطين: ٦٤.

أن تعرفني نفسي؟

قال: (يا كمبل أي الأنفس ت يريد أن أعرفك).

قلت: يا مولاي هل هي إلا نفس واحدة؟!

قال عليه السلام: (يا كمبل إنما هي أربعة: الباتية النامية، والحسية الحيوانية، والناطقة القدسية، والكلية الإلهية، ولكل من هذه خمس قوىًّا وخاصيّاتٍ: فالنامية الباتية لها خمس قوىٌ: جاذبة وما سكته وهاضمة دافمة ومربيّة، ولها خاصيّاتٍ: الزيادة والنقصان، وابتعالها من الكبد.

والحسية الحيوانية لها خمس قوىٌ: سمع وبصر وذوق ولمس وشم، ولها خاصيّاتٍ: الرضا والغضب، وابتعالها من القلب.

والناطقة القدسية لها خمس قوىٌ: فكر وذكر وعلم وحلم ونباهة، وليس لها ابتعال، وهي أشبه الأشياء بالنفوس القدسية الملكية ولها خاصيّاتٍ: التراة والحكمة.

والكلية الإلهية لها خمس قوىٌ: بقاء في فناء، وتعييم في شقاء، وعزٌّ في ذلٍّ، وفقر في غناء، وصبر في بلاء، ولها خاصيّاتٍ: الرضا والتسليم وهذه التي مبادئها من الله وإليه تعود، قال الله تعالى: **هُوَنَفَخْتُ فِيهِ مِنْ رُوحِي**<sup>(١)</sup> وقال تعالى: **هُنَّا أَيْتَنَا النُّفُسُ الْمُطْمَئِنَةُ** ارجعي إلى ربيك راضية مرضية<sup>(٢)</sup> والعقل وسط الكل<sup>(٣)</sup>.

توضيح ما في ألفاظ هذا الخبر من الإبهام والإشكال:

إعلم أنَّ في استفهماته عليه السلام بأي الأنفس حينما سأله كمبل عن تعريفه نفسه إيماءً لطيفاً إلى أنَّ هذه الأربع يمكن أن تحصل لسائر الناس، وإنما استحال تعدد النفوس لشخص واحد - كما برهن عليه في موضعه، بل

١ - الحجر: ٢٩؛ و سورة حس: ٧٢.

٢ - الفجر: ٢٧ - ٢٨.

٣ - كشکرل الشهانی ٢: ١٨٧.

ذلك قريب من البديهي لمن تجاهى عن تعسفة ورجع إلى نفسه - فقد ظهر للمستبصر أن ذلك الأربع إنما هي قشور، وأباب بعضها فوق بعض على نظام ونسق متّسق كما يشير إليه قوله سبحانه: **﴿لَئِنْ كُنْ طَبْقًا عَنْ طِبْقٍ﴾**<sup>١</sup> وإنما التفاوت في الأنواع والأشخاص يظهر بعضها في نوع أو شخص وكمون بعضها فيه إلى حيث ينتهي في الشرف إلى شخص يظهر فيه الكل، وفي الحسية إلى آخر يبطل فيه الكل والجمل، كما قال سبحانه: **﴿لَئِنْ هُوَ أَنفُسُهُمْ﴾**<sup>٢</sup> وقال تعالى: **﴿فَإِنَّهُمْ أَنفُسُهُمْ﴾**<sup>٣</sup> إلى غير ذلك من الآيات.

ومن أمارات التطابق المذكورة كون الكل ذات خمس قوى وخاصّيتين؛ فإن ذلك مُشرّع لأن كل لاحقة هي تزّل السابقة، لكونها ماعلمت إذا خطرت بالبال في عالمها ما يوجب سقوط جناحها الذي تطير به في فسحة الجنان وقعت في شبكة تلك اللاحقة، وهكذا إلى أن هبطت إلى الأرض السافلة، وأن هذه اللاحقة إذا ارتأست بما يوجب ارتياشها، وتخلّصت من الذنوب التي أحاطت بها، من التعبّد بالأحكام الإلهية والتقلّد بالنوميس الربانية، طارت إلى وكرها الأصلي ورجعت إلى عالمها العلوي.

فلنشرع في تطبيق القوى في المراتب الأربع على الولاء.

فنتقول: بالحربي أن ذكر ذلك بين كل مُتّجاوريين ليظهر من ذلك انتطاب الكل في البين، فاعلم أن الجذب يضاهي السمع؛ لأن جذب الصمام للصوت يصير سبب السمع، والإمساك يضاهي الإبصار بناءً على ما هو الحق عندنا من أن الإبصار إنما يكون في خارج باستيلاء نور النقوس على

١ - الانشقاق: ١٩.

٢ - التوبية: ٥٥.

٣ - المشر: ١٩.

ظاهر الشيء المحسوس كأنه يحفظه ويمسكه لتنال النفس منه ماتصال، وقد تقرر أيضاً في مدارك أرباب الأذواق الإلهية أن إمساك السماوات والأرض وما فيهما إنما يتسبب عن الاسم البصير، ولذلك ورد في تفسير قوله تعالى: **«وَلَعْنَتُهُ عَلَى عَيْنِي»**<sup>(١)</sup> أي على حفظي <sup>(٢)</sup> وقال تعالى: **«مَا يُمْسِكُهُنَّ إِلَّا الرَّحْمَنُ إِنَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ بَصِيرٌ»**<sup>(٣)</sup>.

والهضم يضاهي الذوق؛ لأن تلك القوّة مبدأ مبادئ الهضم، وكذا الدفع يضاهي اللمس؛ لأن عمدة منافع اللمس رفع المُناور، وكذا التربية تضاهي الشم؛ لأن القوى الدماغية هي العمدة في التربية.

ثم البصر يحاذي الفكر؛ لأن النظر أصل الفكر في عالم الكون، كما أن الفكر أصل النظر في العالم العلوي، وكذا السمع يحاذي الذكر الذي أريد به قوّة الحفظ، وقد دريت أن الحذب والحفظ من السمع، وكذا الذوق يحاذي العلم؛ لأن العلم غذاء الروح، وكذا اللمس يحاذي الحلم؛ لأن تلك القوّة إنما شأنها تحمل المشاق من توارد الحر والبرد، ولكونها مُتناسبة عن لينة الأعصاب إلى مرتبة يتأتى منها الإحساس اللمسي، وكذا الشم يحاذي النباهة التي هي طلب الشرف والرفعة؛ لأنها تنشأ من الدماغ الذي هو معدن تلك القوّة.

ثم البقاء في الفناء إنما يتحصل من النظر والفكرة في الأشياء بأنها لاشيئية لها إلا بالله تعالى، والنعيم في الشقاء إنما يكون بتذكر الحقائق المترزعة من الكائنات، وتصفيّة تلك الأنوار من كبدورات الجسمانيّات، وكذا العزّ في الذلّ إنما يتيسّر بالرياضيات العلمية، والفقير مع الغناء

١- ط: ٣٩.

٢- مجمع البيان: ٧، ١٨، تفسير الفخر الرازي: ٢٢: ٥٤.

٣- المثل: ١٩.

إنما يحصل بالحلم وتحمّل المشاق مع الاستغناء عن الناس، وكذا الصبر مع البلاء؛ لأن العزة في أي موطن تراد إنما تتأتى بالصبر على المصائب والبلاء.

### إيضاح

المراد بالقوّة المريّبة في قوى النفس النباتيّة هي النامية، ولعلّ المراد بالفكرة في قوى الناطقة هي القوّة المدركة أعمّ من أن تكون مدركة الصور أو المعاني، وبالذكر القوّة الحافظة كذلك، وبالعلم القوّة النظرية، وبالحلم القوّة العمليّة<sup>(١)</sup> وبالنهاية القوّة الحدسية، ويمكن في الثلاثة الأولى أن تكون هي مراتب القوّة النظرية وفي الآخرين كما ذكرنا.

وبالجملة: لا ريب أنّ القوى إذا استعملت فيما يليق بها وفيما تخلق لأجلها يورث التزاهة والتجرّد من الموارد، والتقدّس عن مذامّ الصفات والأخلاق على الوجه السداد، وينجي من الوقوع في شكوك الأهواء والتورّط في مضلّات الآراء، ويوجّب العلم بحقائق الأشياء والمنعرفة بكيفيّة الترقّي من المُسبيّات إلى أسبابها، بل يورث التحقّق بتلك الحقائق والتعلق بهذه الرقائق كما قيل في مرتبة العقل بالفعل.

وأما قوى النفس الكلية الإلهيّة، فاعلم أنّ كلمة «في» كلّما وردت في مثل هذه الموضع فهي للسببيّة، مثلها في قوله صلّى الله عليه وآله: (إنّ امرأة دخلت النار في هرّة)<sup>(٢)</sup> فالبقاء الدائم لا يمكن إلا بالفناء عن كلّ شيء حتى عن الفناء<sup>(٣)</sup> والنعيم الدائم لا يحصل إلا بتحمّل المشاق ومقاسات الشدائد واستدامة هذا الذوق، وكذا العزة الشابّة عند الله لاتنال إلا بالذلّ بين

١- في نسخة هل: العتبة.

٢- مسند أحمد بن حنبل: ٢٥٠٧.

٣- في نسخة هل: الغناء.

الناس ﴿بِتُّكَ الدَّارُ الْأَغْرِيَةُ تَجْعَلُهَا لِلَّذِينَ لَا يُرِيدُونَ عُلُوًّا فِي الْأَرْضِ وَلَا فَسَادًاٰ﴾<sup>(١)</sup> وكذا الافتقار الكلى إلى الله لا يحصل إلا بالإياس عن الناس، وإنهم لا يملكون ضرًا ولا نفعًا بالبرهان والقياس ودرجة الصابرين لا يوصل إليها إلا بأن ﴿لَا تَأْسُوا عَلَىٰ مَا فِتَّكُمْ وَلَا تَفْرُجُوا بِمَا آتَاكُمْ﴾<sup>(٢)</sup>.

وفي قوله صلوات الله عليه: «والعقل وسط الكل» تصريح بأنَّ هذه النفوس كالدواير بالعقل، فهو منزلة المركز، غير أنَّ المركز في الدواير العقلية هو الخيط بالدائرة بخلافه في الدواير الجسمانية، ومن ذلك يظهر أيضًا أنَّ الكلَّ قشور لهذا اللب، وأنَّها مراتب تزلُّات ذلك النور من شب إلى دب<sup>(٣)</sup>.

وذكر الآيتين للاستشهاد على أنَّ بدء هذه الأنفس من الله ذي الجلال والإكرام وإليه عودها بالكمال، فقوله تعالى: ﴿وَنَفَخْتُ فِيهِ مِنْ رُوحِي﴾<sup>(٤)</sup> لبيان الابتداء، وقوله جلَّ وعلا: ﴿يَا أَيُّهَا النَّفَسُ الْمُطْمَئِنَّ ارْجِعْ إِلَىٰ رَبِّكِ رَاضِيَةً مَرْضِيَّةً﴾<sup>(٥)</sup> لبيان الإعادة، فتبصر.

قوله: دب إلى شب.

كذا في النسخة التي عندنا، والظاهر أنَّه من خطأ الناسخ، والصحيح من شب إلى دب، أي من الشباب إلى أن دب على العصا. قاموس<sup>(٦)</sup>.

١ - الفقصص: ٨٣.

٢ - الحديدة: ٢٢.

٣ - في بعض النسخ من دب إلى شب؛ والصحيح ما أبناه، انظر مجمع الأمثال ١: ٦٢٨.

٤ - العجر: ٢٩، وسورة ص: ٧٢.

٥ - الفجر: ٢٧ - ٢٨.

٦ - القاموس المحيط: ١٠٥.



### المبحث الثالث

#### ما الموجَدُ الموجَدٌ

والجواب أنه الطبيعة الكلية والعنابة الرحمانية والقوة الجوهرية الفائضة عن النفس الكلية الإلهية لتدبير العوالم المادية من العلوية والسفلى،

---

قوله: في أنه سُلُّ عن الموجَدِ الموجَدِ... إلى آخره.

والآن نكأن تُطبق الموجَدِ الموجَدِ على النفس الكلية الإلهية على ما سُمِّيَتْ شرحها من ذلك العارف الجليل، وليس محتاجة إلى الشرح والتفصيل، ويبيَّنُ الوجهان اللذان أوردهما من أنَّ الصنْع والإيجاد يقال لعالم العقل والنفس من عالم الأمر، وأنَّ تينك المرتبتين اللتين يُعبرُ عنهما في لسان الشرع بعالم الأسماء والصفات فحسب، فليستا من عالم الخلق من شيء، فنقول تحقيقاً في الجواب وتبيناً للصواب:

إنَّ كُلَّ ماله تعلق بالمادة - أي تعلق كان - تعلقاً ذاتياً أو تعلقاً فعلياً، سواء كان من القوى المنطبعة فيها النازلة في منزلها الهاابطة عن عالم القدس الراحلة عن محلَّ الأنس، أو من الموجودات المتوسطة والقاطنين في البرازخ الممزورة لصفات المادة وحيثياتها، أو من العوالي والملائكة السماوية المتعلقة بها تعلقاً تدبيرياً - هو من عالم الخلق، ويُطلق عليه اسمه ويظهر في رسمه، ويكون إطلاقه عليه شائعاً في لسان

أرباب الحكمة والمعرفة<sup>(١)</sup> وأهل بيت الورحي والنبوة. نعم، هذا حقٌ في المرتبتين السابقتين اللتين عرفتهما في تلك المسوّدات، وبالخصوص المرتبة الأولى التي هي نفس المشية التي هي حقٌ مخلوق به. ومن غريب الاتفاق أنني عشرت على كلام من ذلك العارف الكامل عند التعرّض لكتابه هذا في كتاب شرح توحيد شيخنا القمي صدوق الطائفة رضي الله تعالى عنه، وهو من أعظم مصنّفات ذلك العارف، وأرفع كتب الشيعة في المعرف، وليس عندنا منه إلا الجزء الثالث الذي استسعدت لزيارته بعدما شرعت في تلك المسوّدات، قال رضي الله عنه عند قول مولانا وسیدنا أبي الحسن الرضا عليه السلام في تفسير حروف المعجم: (إنَّ أَوَّلَ مَا خلقَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ لِيُعرَفَ بِهِ خَلْقُهُ الْكَابِيَّةُ حَرْفُ الْمُعْجَمِ)<sup>(٢)</sup> بعد كلام طويل بهذه العبارة: فلعلَّ المعنى - أي معنى الحديث الشريف - أنَّ أَوَّلَ مَا خلقَ اللَّهُ عَالِيُّهُ أَوْلَيَّهُ باعتبارِ أَنَّ أَثْرَ الْإِبْدَاعِ يُقَالُ لِهِ الْخَلْقُ، أَوْ باعتبارِ أَنَّ كُلَّ مَامِنْ شَائِهِ أَنْ يَتَعَلَّقَ بِالْمَادَّةِ تَعْلِقًا أَيْ تَعْلِقَ كَانَ يُسْتَعْمَلُ فِيهِ الْخَلْقُ، انتهى موضع الحاجة.

وقد صرَّحَ في كلام أفاده قبيل ذلك الكلام ترکناه مخافة التطويل أنَّ الإبداع هو العقل، وأثر الإبداع - الذي هو الحرف - عبارة عن النفس، وهذا الكلام هو المواقف للتحقيق.

وأَمَّا قوله: «إنَّ تَبَيَّنَكَ الْمَرْتَبَتَيْنَ هُمَا عَالَمُ الْأَسْمَاءِ وَالصَّفَاتِ، وَالْفَرْقُ بَيْنَهُمَا أَنَّ الْمَرْتَبَةَ الْعُقْلِيَّةَ هِيَ الْأَسْمَاءُ وَالصَّفَاتُ الْذَّاتِيَّةُ وَالْمَرْتَبَةَ النُّفْسِيَّةَ هِيَ الْأَسْمَاءُ وَالصَّفَاتُ الْفَعْلِيَّةُ».

١- رسالات في الحكمة المتعانية والفكر الروحي للشرف البلاسي: ٤٩، الشواهد الربوية: ٩٥.

٢- التوحيد للصدوق: ١/٢٣٢.

فهو وإن كان له وجه صحيح، إلا أنَّ الأسماء والصفات الذاتية على الحقيقة هي التي ثابتة لذاته المقدسة المستجدة في الذات الشعاع بحسب الشؤون والأطوار والتجليات الذاتية.

وقد حمل ذلك العارف الجليل قول أبي عبدالله عليه السلام: (ذات عَلَّامَةٍ سَمِعَةٍ بَصِيرَةٍ) <sup>(١)</sup> على كون الذات الأُحدِيَّة بنفس ذاته الشريفة نائية مناب هذه الصفات، وقد ورد من طريق أهل البيت عليهم السلام: (لَمْ يَزِلَ اللَّهُ جَلَّ وَعَزَّ رَبَّنَا وَالْعِلْمُ ذَاهِهٌ وَلَا مَعْلُومٌ، وَالْمَعْلُومُ ذَاهِهٌ وَلَا مَسْمُوعٌ، وَالْبَصَرُ ذَاهِهٌ وَلَا مُبَصَّرٌ، وَالْقُدْرَةُ ذَاهِهٌ وَلَا مُقْدُورٌ) <sup>(٢)</sup> إلى غير ذلك.

والحاصل: أنَّ الأسماء والصفات الذاتية أَجَلَّ مَا ذَكَرَه ذلك العارف الجليل، وأقدس مَا يَناله يد التحديد والتقدير، وأنزه مَا يَحوم حول حضرته التقييد والتکثیر، وقد عرفت فيما سبق من التفصيل، وانفتح على قلبك بأوضح سبيل، أنَّ مراتب الوجود من مجرَّدَها ومادَّها من تعينات المشيَّة معتقدات بالتحديد والتکثیر، متلازمات بالتقيد والتقدير، كما يراه أصحاب القلوب من الأحرار وأرباب السابقة الحسني من ذوي الأسرار.

وأما الأسماء والصفات الفعلية فهي جميع مراتب الوجود، وسلسلة التزوير والصعود من عوالم الغيب والشهود، لا يختص بمرتبة من المراتب ولا بحدَّ من الحدود، كما هو المحقق في محله والمبين عند أهله <sup>(٣)</sup> وقد فصلنا القول في بعض الرسائل <sup>(٤)</sup> وليس هاهنا محل التحقيق والتفصيل.

١ - أصول الكافي ١: ٦٥: ٦ و ١/٨٣ و ٢/٨٤، التوحيد للصدوق: ١٣٩ / ٢ و ١٤٣ / ٨.

٢ - أصول الكافي ١: ١/٨٣، التوحيد للصدوق: ١٣٩ / ١.

٣ - شرح القيسري على الفصوص: ٨٤.

٤ - تعلقة الإمام على الفصوص: ٣١٠.

وهي مظاهر الإرادة الربانية كما في توحيد المفضل من قول مولانا الصادق عليه السلام: «إنَّ الطبيعة تفعل بإرادة الله»<sup>(١)</sup> وهي الفاعلة في العالم الكوني الفعل الذي يقابل الانفعال، ونسبة الإيجاد الفعلى - المقابل للانفعال التدريجي إليها دون نظيرتها السابقتين لوجهين:

أحدهما: أنَّ الصنع بل الإيجاد باعتبارِ مَا يقال في الحقيقة على عالم الخلق الذي يقع فيه الفعل والانفعال التجديدين والتحريك والتحريك الزمانيين، ومبداً ذلك العالم من تلك القوَّة الشريفة النورية في المادة القابلة الكلية تنفس الجسم - الذي هو العرش من وجهه - تنفس الصعداء، وباستنشاق المادة ذلك النفس الراحماني من قبل اليمن؛ أي الوادي الأيمن من عالم الأرواح - انتظم نظام العلويات والسفليات برمتها<sup>(٢)</sup>.

وأما المرتبتان المقدمتان - أي العقل والنفس - فهما من عالم الأمر ومنزل القدس والكمال، ولا يجري هناك الفعل والانفعال ولا الحركة والانتقال،

وقد تحقق عند مدارك أصحاب العلم والحكمة<sup>(٣)</sup> أنَّ الإيجاد في العالم الخلقي والصنع في المراتب النازلة كلَّما تحقق فهو من ناحية النفس أية نفس كانت، وأما العقل فقد عرفت حاله، والجسم والصورة والهليولى فليس من شأنها الإيجاد والصنع، والقوى الجسمية من آلات النفوس النباتية أو الحيوانية أو الإنسانية ومظاهرها، لاستقلال لها في التأثير والإيجاد. فتحقق ممَّا مرَّ عليك أنَّ الموجَد الموجَد أخصَّ صفة من صفات النفس، وأوضح علامة من علاماتها، فتبصر.

١ - بخار الأنوار ٦٧:٣ و ١٤٩.

٢ - في نسخة هرة إضافة: إدْ بفتح هذه الصورة الشريفة وتنفس النفس الإلهية النفس الراحماني، استنشقت المادة رائحة الوجود في عرصه الشهود، فتحقق العالم الجسماني بكلَّه، وانتظم النظام العلوى والسفلى بجملته.

٣ - أنلو جيا إلخورطين: ٢٠.

بل إنما تترتب الآثار على المؤثرات في ذلك العالم الشريف بمحض التعلق والشوق بل المقولات في ذلك العالم نفس التعلق والشوق كما يعرفه أهل الذوق، قال الله تعالى: **«إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئاً أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ»**<sup>(١)</sup> وعند النظر الجليل ترى أنَّ معلولات عالم الأمر إنما هي آثار التسبيح والتقديس الذي طباعهم، ونتائج التهليل والتمجيد الذي شأنهم، وأنهم لا يفترون من ذلك ساعة ولا يأسرون لحظة يرشدك إليه: **«أَنْ تَسْبِحَنَا بِغَرَبَةٍ شَجَرَةٍ فِي قَيْعَانِ الْجَنَّةِ»** كما في الخبر<sup>(٢)</sup> فكيف الظن بتسبيحاتهم وتقديساتهم مع كمال ظهارتهم؟!

وثانيهما: أنَّ تينك المرتبتين السابقتين هما ليستا من عالم الخلق والصنع، بل هما ما يعبر عنه في لسان الشرع بعالم الأسماء والصفات<sup>(٣)</sup> ليس إلا، لكن المرتبة الأولى هي مرتبة الأسماء والصفات الذاتية كالعلم والحياة والقدرة، والمرتبة النفسية هي مرتبة الأسماء والصفات الفعلية كالمشية والكثرياء والعظمة، بل النظر الجليل يرى الأولى هي الصفات الذاتية الإلهية من حيث المرتبة والحقيقة، والثانية هذه الصفات لكن من حيث الوجود والتحقيق، فنسبة الإيجاد إلى المرتبتين السابقتين ليس كنسبته إلى المكونات، بل الإمكان الذاتي في العوالي محض اعتبار عقلي كما قاله بعض الأعلام<sup>(٤)</sup>.

وبالجملة: هذا العالم العلوي عالم الوجوب المتاخم لأفق الوحدة الحقة والبساطة الحضة، وقد قيل: **«عَالَمُ الْأَمْرِ مَا لَا حَكْمَ فِيهِ لِلْإِمْكَانِ»**<sup>(٥)</sup>

١- بيس: ٨٢.

٢- ثواب الأعمال للصدوق: ٣/٢٦، وسائل الشيعة: ٤: ٥/١٠٢٦.

٣- الأسفار: ٦: ١٨٧.

٤- نفس المصدر: ١: ١٧٤.

٥- مصباح الأنس: ١١٨.

وإلى المرتبة الأولى أشير بقوله تعالى في آخر سورة الحشر: **«هُوَ اللَّهُ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ عَالِمُ الْقَيْبِ وَالشَّهَادَةِ هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ»**<sup>(١)</sup> وإلى المرتبة الثانية بقوله: **«هُوَ اللَّهُ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْمَلِكُ الْقَدُوْسُ السَّلَامُ الْمُؤْمِنُ الْمُهَمِّنُ الْغَرِيزُ الْجَبَارُ الْمُتَكَبِّرُ تَبَعَّدَ**

قوله: وإلى المرتبة الأولى أشير... إلى آخره.

يعلم أنَّ الآيات الشرفية التي ذكرها ذلك العارف الجليل رضي الله عنه واستشهد بها لما جعله التحقيق محتوية عند النظر الدقيق على الأسماء الذاتية الثابتة للحقيقة الواحدية، إلا أنَّ مظاهرها في العالم الخلقي مختلفة النشأة والوجود من العقل والنفس والهيبولي والصورة إلى غير ذلك.

وقد اصطلاح الشيخ «صاحب الفتوحات» في بعض كتبه «الأسماء الذات» على الأسماء التي كانت الذات فيها ظاهرة كالحي العليم، و«الأسماء الصفات» على التي كانت الصفات فيها ظاهرة، و«الأسماء الأفعال» على التي كان الفعل فيها ظاهر<sup>(٢)</sup>.

فعلى هذا الاصطلاح كانت الآية الشريفة الأولى مشيرة إلى الأسماء الصفات، والآية الثانية إلى الأسماء الذات، والآية الثالثة إلى الأسماء الأفعال، وأيضاً إنَّ الآية الأولى إشارة إلى صفة الجمال، والثانية إلى صفة الجلال، وإن كان في كل صفة جمال جلال وفي كل جلال جمال.

وفي الآيات الشريفة وتصديرها بقوله: **«هُوَ اللَّهُ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ»**<sup>(٣)</sup> إشارات ورموزات وعلوم و المعارف ليس في هذا المختصر مقام ذكرها، والأولى إرجاعها إلى طور وراء طورها.

١ - الحشر: ٢٢.

٢ - إنشاء الدواوين: ٢٩ و ٣٠.

٣ - الحشر: ٢٢ و ٢٣.

الله عَمَّا يُشَرِّكُونَ<sup>(١)</sup> وإلى المرتبة الثالثة التي نحن بصدق بيانها بقوله: **«هُوَ اللَّهُ الْغَالِقُ الْبَارِيُّ الْمُصَوِّرُ لَهُ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى يُسَبِّحُ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ»<sup>(٢)</sup>.**

ولنرجع إلى ما كنا فيه فنقول: إن تلك الطبيعة غير الصورة الفاعلة في الأجسام، بل هي العناية الربانية الممسكة لنظام العالم، وهي مطلع الإرادة الإلهية التي هي نفس الفعل - بالفتح - في الأخبار النبوية<sup>(٣)</sup> ومعنى الموجدة والموجدية - بالفتح ثم الكسر - أنها فاعلة في الأشياء بإذن الله، ومعطية للصور كما شاء الله، ومحلوقة بنفسها من الله إذ الأشياء مخلوقة بالإرادة وهي مخلوقة بنفسها.

وفي معنى الموجدة والموجدية في الطبيعة التي هي مطلع الإرادة مأورد في الأخبار عن الأنئمة عليهم السلام من: **(أَنَّ اللَّهَ خَلَقَ الْأَشْيَاءَ بِالْمُشَيْةِ وَخَلَقَ الْمُشَيْةَ بِنَفْسِهَا)**<sup>(٤)</sup> وهذا بعินه يجري في الإرادة غير أن الفرقان بينهما قليل، وكثيراً ما يعبر في الأخبار عنهما بأحد هما، وعن كل واحد منها بالآخر كما لا يخفى؛ حتى ظنَّ من ذلك بعض الأعلام أنهما صفة واحدة<sup>(٥)</sup>.

قوله: حتى ظنَّ من ذلك.

ليس في هذه الرسالة - مع كون بنائها على الاختصار والإجمال، والرمز والإشارة في المقام - محلَّ الحكومة بين هذين الأستاذين مع كونها خارجة عن وسعي؛ فإنَّ تحقيقاتهما أَجَلٌ من أن تناهَا أيدينا.

١ - الحشر: ٢٣.

٢ - الحشر: ٢٤.

٣ - انظر أصول الكافي ١١٦: ١ باب ٢٦، التوحيد للصدوق: ٣٣٦ باب المشية والإرادة.

٤ - أصول الكافي ٤/٨٥: ١، التوحيد للصدوق: ١٩٨/١٤٨.

٥ - مرآة العقول ٢، الوافي للغرض الكاشاني ١: ٥١٨.



## المبحث الرابع

### ما الجاري المنجمد

والجواب أنه الطبيعة الجسمية أي الجسم الطبيعي المرسل، وهي طبيعة

قوله: ما الجاري المنجمد... إلى آخره.

مأفاد ذلك العارف الكامل في الجواب من كون الجاري المنجمد هو الطبيعة الجسمية موافق للصواب، وإن كان التفصيل الذي أفاد وزعم أنه موافق للتحقيق خلاف الحقّ الحقيق، بل خلاف الآية الشريفة<sup>(١)</sup> بالنظر الدقيق، وخلاف تركيب عبارة الحديث الشريف، من تقديم الجاري على المنجمد، وإثبات المنجمد بصيغة الإنفعال التي هي للقبول والعرض.

والتحقيق: أنّ الطبيعة الجسمية هي الحارية جريانًا ذاتيًّا، والمتغيرة تغيرًا جوهريًّا، والمتبدلة تبدلاً ماهويًّا في كلّ آن، بل التعبير عنها بالآن من ضيق العبارة، والأولى أن يقال: جريانًا دائميًّا وتغييرًا اتصاليًّا، كما أفاد ذلك بأوضح بيان في الكتاب الإلهي بالتمثيل بمرور السحاب<sup>(٢)</sup> الذي هو مرور دائمي بلا تخلّل السُّكون الحركة والتبدل وافقه في الصورة النوعية التي شبيهة الشيء بها، ولو لاها لم يكن الشيء مذكورًا، بل

سيَّالَه بذاتها من دون ميعان بل في جمود، ومتحركة بذاتها مع كونها ثابتة في ذاتها، كما قال عزَّ من قائل: **﴿وَتَرَى الْجَبَالَ تَعْسِيْهَا جَامِدَةً وَهِيَ تَمُرُّ مِنَ السُّحَابِ مَتَّعَ اللَّهُ الَّذِي أَنْقَنَ كُلُّ شَيْءٍ﴾**<sup>(١)</sup>.

أما معنى كونها سيَّالَةً متحركةً بذاتها فهو أنَّ الحركة من لوازمهَا من حيث قابليتها واستعدادها الذاتي؛ لأنَّ تحرُّكها النفسي تحرِّكها

كانت الصورة نفس التجدد والسيلان كما ساق إليه البرهان<sup>(٢)</sup> وليس الحركة في الأحوال فحسب، وإن كانت التغيرات العرضية وبحسب الأحوال لازمة للتغيرات الذاتية وكواشف عنها، وثبتت الذات في الحقائق التي بحسب ذاتها واقعة تحت تصرف الزمان غير جائز على شريعة الحكمة والبرهان، كما أوضح سببِه بأنَّ بيان وأصحَّ تبيان في الكتاب الحكيم والقرآن الحكم القويم، حيث نسب جمود الجبال - التي هي أوضح مصاديق الصيغة الجسمية - وثبتوها إلى الرزعم والحسبان، وأثبتت الحركة والمرور والسيلان لها مؤكداً باسمية الجملة وحاليتها مع إثبات المُسند بالفعل المضارع الدال على التغيير التجددِي والسيلان الاتصالِي، وأوضحه بالتمثيل بمرور السحاب في الحس الذي كان متصل الحركة ودائم السيلان.

وليس في هذه الرسالة اختصارة الموضوعة للرمز والإشارة مجال بيان هذه الحقائق وتفصيلها، ولم تحضرني الرسالة<sup>(٣)</sup> التي ذكرها حتى أتصدى للحكومة بين هذا العارف الكامل وذلك الفيلسوف الشاله<sup>(٤)</sup> رضي الله عنهما وإن كانت الحكومة بينهما خارجة عن وسعِي مع قصور الباب وقلة الاطلاع.

١ - التعليل: ٨٨.

٢ - الأسفار: ٢٠٨٠ وما يتعلمه.

٣ - وهي رسالة مرقة الأسرار.

٤ - هو الفيصل الكاشاني قدس سره.

التسخيري الشوقي، وكون التحرير من قبل النفس<sup>(١)</sup> لا ينافي كون حرّكتها بذاتها؛ بمعنى أنّ القبول المخمر في طبيتها يبعثها على الطلب من النفس؛ لأنّ تعين حدود الحركة وجهاتها لا يمكن أن يكون لذاتها، بل إنّما هو من قبل النفس وإرادتها، ومن ذلك قيل: النفس عدد متّحرك، فهي المتّحرك المُحرّك.

وأمّا ثبات الطبيعة الجسمية وجمودها، فمن جهة أنّ ذاتها ليست نفس الحركة والسيلان كما زعم بعض الأساتذة الأعلام<sup>(٢)</sup> بل هي ذات ثابتة بنفسها والحركة عارضة لها من حيث القابلية عروض اللوازم الذاتية لعروضها، وتحقيق ذلك مبسوطاً مذكور في رسالتنا المسمّاة: بـ«مرقة الأسرار»<sup>(٣)</sup> في بيان حدوث العالم حدوثاً زمنياً.

ثم إن ذلك التغيير مبدأ سائر التغييرات التي بعدها أي تغيير كان مع جمودها في الظاهر على حالها، فالعالم الجسماني بمجموعه متّغير ومتّحرك دائماً يتبدل تعينه مع الآنات، ففي كل آن يوجد متّعين غير المتّعين الأول، والعين الواحدة التي يطرأ عليها هذه التغييرات وهي بحالها هو الجسم الطبيعي الثابت بذاته المتّغير بأحواله، وفي الآية إيماء إلى ذلك حيث قال: **«وقرَى الجبال»** أي الحقيقة الأصلية التي هي طبيعة الجسم **«تعُسُّها جَامِدَة»** ثابتة حين تمّ وتعرضها الحركة، فالمروّر حال عارض والجمود والثبات ذاتي.

١- هي نسخة من « لأنّ حرّكها النفس؛ لأنّ حرّيكها إنّما هو من النفس وذلك، وفي در، لأنّ حرّكها النفس لأنّ حرّيكها إنّما هو من النفس وذلك بدل: لأنّ حرّكها النفسي حرّيكها التسخيري الشوقي وكون التحرير من قبل الفر.

٢- نصول المعرف للشيخ الكاشاني: ٨٥.

٣- هي رسالة في مسألة ربط المحدث بالقديم، وتصدور المتّغير عن الثابت المقيم، وذكر فيها في قاعدة أنّ الحركة ليس من ذاتيات الطبيعة لكونها عرض، صفحة: ٦.

وهكذا ينبغي أن يفهم تجدد الخلق مع الآنات، لا كما ذهب بعض الأعلام إليه من أن الطبيعة الجسمية ذاتها سيالة بمعنى أنها نفس الحركة والسائلان<sup>(١)</sup> ولا كما زعم بعض المتصوفة من أن المبدل هو الوجودات كلها

قوله: ولا كما زعم بعض المتصوفة... إلى آخره.

ما ذكره ذلك البعض له وجه صحيح موافق لشرب رحيم عرفاني وما ذكره تجسيدي إيماني؛ وهو أن القبوم بالذات والثابت بجميع الجهات، الذي لا طريق للتغيير في كبرياته قدره، ولأثر للتبدل حول حريم أنسه، هو الذات الأحادية جل برهانه وعظم شأنه وسلطانه، وأما الوجودات الإمكانية فهي بالجهات المتناسبة إليه تعالى كذلك، وأما بجهات نفسها وحيثيات ذاتها فهي متغيرات الهوية متبدلات الماهية والحقيقة منليس إلى الأيس، بل سلسلة الوجودات بقاضها وقضيضها وأوجهها وقضيضها دائمة التبدل متصلة التغيير في انتجاد وانعدام بحسب حكمة الأسماء الإلهية، فإن الله تعالى بحسب اسم «كل يوم هو في شأنه»<sup>(٢)</sup> يخرج الوجودات منليس إلى الأيس ومن الأيس إلى ليس.

وأيضاً إن مراتب الوجود من الغيب والشهود لها بسطٌ بسيط بساط الرحمة الرحمنية والرحيمية تحت حكمة اسم «الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ» وقبضٌ بجمع هذا البساط تحت تصرف اسم «الواحِدُ الْفَهَارُ»<sup>(٣)</sup> وأمثال ذلك من الحركات والتبدلات التي للوجودات دون مبدئها وللمبدئات دون مبدعها، وليس هذه الحركات التي عرفتها مختصة بعالم المادة والماديات وسلسلة الساقفات من القاطنين في موطن الزمان والزمانيات، فبصائرٌ ولا تخلط بين المشارب فإن لكلَّ قوم لساناً ولكلَّ كلاماً مع

١- أصول المعرفة للنقيس الكاشاني: ٨٥.

٢- الرحمن: ٢٩.

٣- الرعد: ١٦.

والعين الواحدة هو الوجود الحقيقي الذي يزعمهم هو الله<sup>(١)</sup> تعالى عما يقولون علواً كبيراً.

ثمَّ أعلم أنَّ هذه الطبيعة الجسمية هي عرش الرحمن باعتبار، ومنها يتصحَّح عالم المثال، حيث ورد أنَّ في العرش مثالٌ كلَّ شيءٍ في هذا

كلَّ متكلَّم مقاماً، كلَّ الناس على قدر عقولهم<sup>(٢)</sup> وما رسل رسولٌ إلَّا بلسان قومه<sup>(٣)</sup>.

قوله قدس سره: ومنها يتصحَّح عالم المثال... إلى آخره.

ماأشار إليه هنا لتصحِّح عالم المثال ذكره في شرح توحيد صدوق الطائفه رضي الله عنه أيضاً، والذي دعاه إلى ذلك مازعم من عدم إمكان وجود الصور المقدارية بلا مادة جسمية كما صرَّح به وادعى الوضوح والتبيَّن فيه.

وليس هذا بكثير الإشكال عندنا؛ فإنَّ المقدار من لوازم الجسم الطبيعي، بل الفرق بينهما بالإبهام والتبيين كما هو المقرر في محله والمبيَّن عند أهله<sup>(٤)</sup> وقد ثبت في مدارك أصحاب الحكمة المتعالية أنَّ احتجاج الصورة إلى المادة لقصورها ونقصانها وعدم تشخصها في بدء وجودها، وأماماً إذا صارت تامةً متشخصة بالذات فلا احتجاج لها إلَّا إلى فاعلها التام وقيومها المطلق، فاستقلَّت الصورة في الوجود بلا مادة قابلة<sup>(٥)</sup>.

وليت شعرى ما المادة القابلة في الصور الخيالية التي في الإنسان الصغير؟ هل الجسم مادة لها، أو النفس بقُوَّة وجودها وهمتها توجدها بلا مادة؟ وعجب من ذلك

١- شرح فصوص الحكم للقىصرى: ١١٧، ٢١٠، ٢٨٧.

٢- اقتباس من حديث رسول الله صلى الله عليه وآله، أصول الكافي ١: ١٥/١٨.

٣- اقتباس من سورة إبراهيم آية: ٤.

٤- الأسفار ٥: ٢.

٥- نفس المصدر ٥: ١٤٥ وما بعدها و ٢٥٦.

العالم<sup>(١)</sup> وليس ذلك كما اشتهر بين أصحاب الإشراق، فإنَّ وجود الصورة المقدارية بدون المادة بين الاستحالة، بل إنَّما يتيسر فهم ذلك بعد ما تحقق

العارف العظيم الشأن مع كثرة غوره في مباحث علمية وعمرانية كبف ذهل عن هذه الدقائق؟ وهذه الغفلة والذهول صارت منشأً للرُّدَّ في كثير من المباحث العلمية على شيخ مشايخ أرباب الحكمة والمعرفة صدر صدور الحكماء والمتالئين رضي الله تعالى عنه وليس هاهنا مقام ذكرها وتفصيلها.

ولقد أشير إلى ماذكرنا في لباس الرمز في الكتاب الإلهي بقوله: **﴿فَوَإِنَّ الدُّرَّ**  
**الْآخِرَةِ لَهُمْ الْحَيَاةُ﴾**<sup>(٢)</sup> فإنَّ مقتضى سريان الحياة في شراشر دار الآخرة - التي أول منزلتها العالم البرزخ المضاهي للعالم المثالي، وبماهه في قوس الصعود كما هو مقابلة في قوس النزول - أن لا يكون فيها المادة الجسمية التي هي مبدأ لكل موت وليس فيها حياة أصلًا.

وأشير إلى ذلك أيضًا في النبوى المشهور: **﴿(الدَّلِيلُ مِنْ زَرْعَةِ الْآخِرَةِ)﴾**<sup>(٣)</sup> فإنَّ الدنيا إذا كانت مزرعة للأخرة كانت الآخرة دار الحصاد، فإذا كانت الآخرة دار الحصاد لم يكن فيها قابلية وهيولوية، فإنَّ الهيولى بذاتها محل الزرع، ووجودها بلا زرع لغو وعبث تعالى عن أن يكون في ملوكه اللغو والعبث.

وها هنا أسرار ورموز بعضها راجعة إلى أحوال أهل البرزخ والقيمة من السعداء والأشقياء وكيفية الانتقالات الواقعية في الدار الآخرة، ليس هاهنا محل ذكرها ورخصة إفشاء أمرها، ولعلَّ الله يُحدث بعد ذلك أمراً، ووقفنا لوضع رسالة فيها فرداً.

١ - الدعوات لقطب الدين الرواندي: ٤٤٩/٦٠، روضة الاعظين: ٤٧: ١، بحار الأنوار: ٥٥: ٣٦: ٥٨.

٢ - العنكبوت: ٦٤.

٣ - عالي المثالي: ١: ٢٦٧، ٦٦، كنور المحقق لعبدالرؤوف المناوي: ١٣٢.

أنَّ الجَسْمَ الْكُلَّا بَعْدَ تَقْوِيمِهِ بِمَا يَنْبَغِي أَنْ يَتَقَوَّمَ، وَقَبْلَ أَنْ تَعْرُضَهُ كَدُورَةَ الْأَعْرَاضِ، أَوْ يَلْحِقَهُ صَدَّاً الْأَثَارِ وَالْخَواصِ - حَقِيقَةُ نُورِيَّةِ فِي نِهايَةِ الصُّفَاءِ وَالصِّفَالَةِ بِحِيثُ كَانَهُ مَرَأَةٌ يَحَادِي بِهَا شَطَرَ النَّفْسِ الْكُلِّيَّةِ الَّتِي فِيهَا جَمِيعُ الْحَقَائِقِ الْعُقْلِيَّةِ مَنْطَبِعٌ مِنْهَا إِلَيْهِ كُلُّ الرِّقَائِقِ النُّورِيَّةِ، بَلْ هُوَ كَمَا قَالَ الشَّيْخُ الْيُونَانِيُّ فِي مَرْمُوزَاتِهِ: إِنَّ الْفَلَكَ مَوْضِعٌ فِي وَسْطِ النَّفْسِ، فَلَا يَخْرُجُ مِنْهَا شَيْءٌ إِلَّا وَقَدْ سَلَكَ مِنْ طَرِيقِ الْجَسْمِ إِلَى الْحَسْنِ، وَيُمْكِنُ أَنْ يَشَيرَ إِلَى ذَلِكَ قَوْلُهُ سَبْحَانَهُ: **«يُدَبِّرُ الْأَمْرَ مِنَ السَّمَاءِ إِلَى الْأَرْضِ»**<sup>(١)</sup> وَقَوْلُهُ: **«يَتَنَزَّلُ الْأَمْرُ بِيَتَهُنَّ»**<sup>(٢)</sup> إِلَى غَيْرِ ذَلِكَ مِنَ الْآيَاتِ، وَقَدْ بَسْطَنَا الْقَوْلَ فِي ذَلِكَ فِي الْمَوْضِعِ الْلَائِقِ.

١ - السجدة: ٤.

٢ - الطلاق: ١٢.



## المبحث الخامس

### ما الزائد الناقص

والجواب أَنَّهُ الجسم التعليمي؛ لأنَّه من أَعْظَمِ أَنْوَاعِ الْكَمِ القابل للزيادة والنقصان، وهو معلول الطبيعة الجسمية؛ حيث يلزم الجسم الطبيعي من دون انفكاك عنه في وقت حتَّى عند الانفصال خلافاً للمشهور عند المُتَفَلِّسِفَةِ المتأخرِينَ<sup>(١)</sup>.

ولما كان لازماً عارضاً للجسم وجب أَنْ يكون فيه فاعل له وأمر قابل له، ومن البَيِّنِ أَنَّ الفاعل في الجسم يسمَّى صورة والقابل هيولي، فثبتت في الجسم الذي هو عرش الرحمن من وجه وجود أمرين: هما الهيولي، والصورة.

---

قوله: عند المُتَفَلِّسِفَةِ المتأخرِينَ:

لَمْ أَعْرِفْ صَاحِبَ هَذَا القَوْلِ، وَالْمُحْقِقُ عِنْدَ الْمُحْقِقِينَ مِنَ الْمُتَأْخِرِينَ تَبْدِيلَ الْمُتَعِّنِّينَ الْأَوَّلَ بِالْمُتَعِّنِّينَ الْآخِرَ، فَإِنْ أَرَادَ مِنْ عَدَمِ الْانفِكَاكِ مَا يُشَمَّلُ هَذَا فَهُوَ خَلَافُ التَّحْقِيقِ بِالْحَضْرَوْرَةِ؛ فَإِنَّ الْفَرْقَ بَيْنَ التَّعْلِيمِيِّ وَالْمُطَبَّعِيِّ بِالْإِبَاهَامِ وَالْمُتَعِّنِّينَ، فَبَصَرٌ.

أما وجه عرشية الجسم فلكونه مظهر الجوادر العقلية، والعرش هو العقل في الحقيقة، وأيضاً من المقرر أنَّ العرش على الماء<sup>(١)</sup> والهيلولى أشبه شيء بأنَّ يعبر عنها بالماء حيث تكون قابلة لجميع الصور والأشكال، ومن ذلك يظهر أيضاً كون الصورة مظهر اسم الرحمن، وقد قال: «الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ أَسْتَوِي»<sup>(٢)</sup> ومنه يتصحَّح أيضاً أنَّ الله سبحانه لما خلق العرش حمله على كواهل أملاك أربعة، فلم يستقرَّ قراراً وعجزوا عن حمله بداراً، حتى استقرَّ بقول: لا إله إلا الله ولا حول ولا قوَّةٌ إِلَّا بِاللَّهِ<sup>(٣)</sup>.

أما عدم قراره فمن حيث استلزم إله للسيلان والتغيير الذاتي، وأما قراره بالكلمتين فلدلائلهما على ثبات الله وقيوميته لكل شيء وأنَّ الممسك السماوات والأرض.

وبالجملة: هذا الجسم المُتَكَبِّم مطلع التقدير الإلهي على العالم الكوني، وعبر عنه في الأخبار بالبحر العميق والطريق المظلم<sup>(٤)</sup>.

أما البحر العميق فلكونه في المادة التي هي البحر الأعظم، والتيار المحيط بالعالم، والبحر المكنون من أعين أهل الحسَّ الذي ورد أنه فوق السماوات<sup>(٥)</sup>.

وأما الطريق المظلم فلكونه في عالم الغواشي والغواصات الجرمانية، ومطمورة الطبائع الجسمانية.

وأما سرَّ كونه قابلاً للزيادة والنقصان فقد قال معلم الحكمَة في

١ - هود: ٧.

٢ - طه: ٥.

٣ - انظر تفسير نور النّقدين ٣٦٨: ٣، ١٤، تفسير الإمام العسكري عليه السلام: ٧٤/١٤٦، بحار الأنوار ٥٥: ٢٣/٢٦ و ٩١/٥٣.

٤ - انظر نهج البلاغة: باب الحكم رقم ٢٨٨، ٢٨٨، بحار الأنوار ٥: ٩٧/٢٢.

٥ - اقتباس من رواية أسرار الكافي ٢: ١٤١٧.

اثلوجيا: إنَّ الأشياء التي تقبل الزيادة والنقصان هي في عالم الكون، وإنما صارت تقبل الزيادة والنقصان؛ لأنَّ فاعلها ناقص هو الطبيعة، وذلك لأنَّ الطبيعة لا تبدع صفات الأشياء كلَّها معاً، فلذلك تقبل الأشياء الطبيعية الزيادة والنقصان<sup>(١)</sup>.

ثمَّ أعلم أنَّ بعد وجود التعليميات التي هي مظهر القدر<sup>(٢)</sup> يقضي الله بوجود الأشخاص الكونية، فتلك الأشخاص مطلع القضاء الإلهي ومظهر الحكم الحتم الرباني، هكذا ينبغي أن تفهم مراتب الخصال والأسباب من العلم والمشيَّة والإرادة والقدر والقضاء من رب الأرباب.

١ - أثلوجيا إفلاوطين: ١٣٩.  
٢ - في نسخة ٤٩: المقرر.



## الفائدة الثالثة

### في تحقيق جواب الإمام عليه السلام

عن هذه الأسئلة وانطباق الكلام على الحقائق المذكورة  
وتخريجها منه من دون تكليف، ودلالته عليها من غير تعسف

وها هنا مطلبان



## المطلب الأول

### معنى قوله عليه السلام بِينَا أَنْتَ صَرَنَا نَحْنُ نَحْنُ

اعلم أنَّ الغرض من قوله عليه السلام: «بِينَا أَنْتَ صَرَنَا نَحْنُ نَحْنُ» بعدهما تذكَّرت من تحقيق معنى هذا الترَكِيب هو أنَّ الذات الأُحدِيَّة كان حيث لا جهة فيه ولا جهة، ولا حيث ولا حيث، ولا اسم ولا رسم، ولا نعت ولا وصف، ولا حمل ولا وضع، ولا إشارة ولا عبارة، بل كان هو من دون أن يقال: هو هو بالتكلَّير، وهي المرتبة اللائقة بالأُحدِيَّة الحقة الصَّرفة، تعالى كُبْرِيَاء ذاته عن وصمة الكثرة حتَّى من اعتبار الجهة والحيثيَّة، بل قاطبة تلك الكثُرات الأسمائِيَّة والصفاتيَّة فإنَّها بعد الذات بمراتب، وتبعد عنها تباعد الأرض والسماء بسياسِب.

وبالجملة: لما كان في مرتبة الأُحدِيَّة هكذا وكانت ذاته ذاتاً لاعلامه، نظر سبحانه إلى نفسه ورأى ذاته بأنَّه هو، ابْحَجَّت منه الأشياء كلَّها وتسبَّبَ وجود الحقائق بقضائِها وقضيَّتها، وتصيرَت الذوات كُبِيرَها وصغِيرَها، وتذوَّت الماهيَّات عظيمَها وحقيرَها دفعَة سرمديَّة خارجة عن الكيفيَّة والحيثيَّة مُتعلَّلة عن الفكرة والرويَّة، مُقدَّسة عن أن يشذَ منها شيءٌ صغيراً كان أو كبيراً أو يعزُّب عنها مثقال ذرة في الأرض والسماء، وهذا هو معنى

قوله عليه السلام: «بِينَا أَنْتَ أَنْتَ صَرَنَا نَحْنُ نَحْنُ».  
وَمَا يُؤَيِّدُ أَنَّهُ تَعَالَى فِي الْمَرْتَبَةِ الْأَحَدِيَّةِ هُكْنَا - سَوَاءٌ كَانَ قَبْلَ الْخَلْقِ  
أَوْ مَعَهَا، وَأَنَّهُ فِي تِلْكَ الْمَرْتَبَةِ وَحْدَهُ لَا هُوَ - أَخْبَارٌ كَثِيرَةٌ مِنْهَا مَا وُرِدَ عَنِ  
الرَّضَا عَلَيْهِ السَّلَامُ الَّذِي هُوَ مَرِيَّ أَوْلَادُ الْعَجْمِ فِي جَوَابِ مَسْأَلَةِ عُمَرَانَ  
عَلَى مَا رَوَاهُ شِيخُنَا الصَّدُوقُ فِي تَوْحِيدِهِ، وَفِي عَيْنَ أَخْبَارِ الرَّضَا عَلَيْهِ  
السَّلَامُ أَنَّهُ قَالَ بَعْدَ كَلَامٍ: (لَمْ يَزِلْ تَعَالَى وَاحِدًا لَا شَرِيكٌ مَعَهُ، لَا مَعْلُومٌ  
وَلَا مَجْهُولٌ، وَلَا مُحْكَمٌ وَلَا مُتَشَابِهٌ، وَلَا مَذْكُورٌ وَلَا مُنْسَيٌ) <sup>(١)</sup>... الْحَبْرُ، فَبَصَرَ.

### تذليل تدقيق وتحقيق منطقى

يَعْلَمُ أَنَّ قَوْلَكَ: أَنْتَ أَنْتَ، وَأَنَا أَنَا، وَهُوَ هُوَ بِاَصْطِلَاحِ عِلْمِ الْمِيزَانِ عَنْ  
أَهْلِ الْعِرْفَانِ <sup>(٢)</sup> يَسْتَدْعِي اسْتِقْلَالَ الْمَوْضِعِ بِالْقَوْمِ وَاسْتِغْنَاءَهُ عَنِ الْجَاعِلِ  
الْتَّامَ، فَالْمُمْكِنُ لَيْسَ لَهُ قَوْمٌ بِذَاتِهِ بَلْ بِقِيمَتِهِ تَعَالَى، فَلَا يَصْبَحُ عَلَيْهِ هَذَا  
الْحَمْلُ أَنْلَأُ وَأَبْدَأُ بِالْحَقْيِقَةِ؛ وَذَلِكَ لِأَنَّكَ إِذَا فَتَشْتَ عنْ زِيدٍ فَزِيدٌ إِنْسَانٌ  
مَتَعْيِنٌ <sup>(٣)</sup> إِذَا فَنَحَّشَتْ عَنِ الْإِنْسَانِ فَهُوَ حَيْوَانٌ مَتَعْيِنٌ <sup>(٤)</sup> وَكَذَلِكَ إِذَا  
تَدْرَجَتْ عَنِ الْحَيْوَانِ وَسَلَكَتْ بِهَذَا الْعَنْوَانِ لَمْ يَتَوَقَّفْ فِي مَرْتَبَةِ إِلَى أَنْ  
يَنْتَهِي إِلَى الْجِنْسِ الْأَقْصَى الْبَسِطِ، وَلَمَّا كَانَ قَوْلُ «مَا» وَ«لَمْ» فِي الْبَسِطِ  
وَاحِدًا اَنْتَهَى لَا مَحَالَةٌ إِلَى جَاعِلِ الْذُوَّاتِ وَالْمَاهِيَّاتِ بِالْجَعْلِ الْبَسِطِ،  
وَالْفَاعِلُ لِقَاطِبَةِ الْمَوْجُودَاتِ مِنْ دُونِ وَسِيطٍ «أَلَا إِلَى اللَّهِ تَصِيرُ الْأُمُورُ» <sup>(٥)</sup>.  
وَبِالْجَمِيلَةِ: فِي جَمِيعِ الْمَرَاتِبِ لَا يَسْعُكُ هَذَا الْحَمْلُ بِالْحَقْيِقَةِ أَوْ مَعْ وَجْدَانِ

١- التوحيد للصادق: ٤٢٥، عيون أخبار الرضا عليه السلام: ١: ١٣٩.

٢- أصول المعرف للبغض الكاشاني: ٣٨، الأسفار: ١، ١١٧: ١، تفسير القرآن لابن العربي: ١٤٢: ١ و ٢، ٨٧٠: ٢.

٣- في نسخة در: مشخص بدل: معين.

٤- في نسخة در: متعلق متقيد بدل: معين.

٥- الشورى: ٥٣.

فائدة إلا في المبدأ القيوم تعالى شأنه، فإنه هو هو لاغيره. على هذا التحقيق الذي لا أظنك تظفر به في غير هذه الأسطر، فقوله عليه السلام: «بِينَا أَنْتَ أَنْتَ»، على الحقيقة قوله: «صَرَنَا نَحْنُ نَحْنُ» إنما التكرار فيه بمجرد المشاكلة والمقاييس بالكلام الأول؛ لأنَّ صيرورة الشيء شيئاً إنما هو مقاد الجمل المركب، وهو مُستحيل قطعاً، وفي «الصحيفة السجادية»: (إلهي كيف أدعوك وأنا أنا، وكيف أقطع رجائني عنك وأنت أنت) <sup>(١)</sup> وذلك يعارض ما قلنا؛ إذ معناه أنَّ قولي واعتقادي «أنا أنا» إنما يوجب أن يكون لي ذات دونك قائمة بنفسها، ومع ذلك فكيف يسعني أن أدعوك وافتقر إليك، ومن أين تكون لي الحاجة إلى أن أطلبك، فإنَّ ذلك يشعر باستغنائي عنك، ثمَّ لما نفی عليه السلام عن نفسه ذلك قال: «وَكَيْفَ أَقْطَعُ رَجَائِي عَنْكَ وَأَنْتَ أَنْتَ» أي هذا الحكم ماينبغي إلا لك ولا يشركك فيه أحد غيرك؛ لأنَّك أنت القائم بذاته القيوم لما سواه، فلايَ شيء لا أدعوك، وكيف يسعني أن أقطع رجائني عنك والكلَّ منك وبك ولك وإليك.

وما قلنا يتصحّح أيضاً سرَّ ما نقل عن جبرئيل في ابتداء خلقه، حيث سأله الله أكثر من مرة من أنا ومن أنت؟! ويجيب كلَّ مرة مخاطباً لله بقوله: أنت أنت وأنا أنا، فيحترق بسطوات الكبراء، ويسقط من سماء القرب أبعد مما بين هذه الأرض وتلك السماء إلى أن ظهر مغيث النفوس والأرواح في عالم الأنوار والأشباح، مولى الكونين، وإمام الشقلين مولاانا علي عليه السلام، فعلمه بأن يقول في الجواب: أنت الملك الجليل وأنا العبد الذليل جبرئيل، فلما قال ذلك تخلص من الاحتراق بنار البعد والفرار <sup>(٢)</sup>. فاحتفظ بذلك التحقيق فإنه من مشرب رحيق.

١ - الصحيفة السجادية الخامسة: ٣٩٨.

٢ - انظر الأنوار العصامية: ١٥: ١.



## المطلب الثاني

### في تطبيق الجواب على الأسئلة المذكورة وأخراج المقاصد منه بأوضح طريقة

اعلم أنَّ رأس الحالات سُؤل عن الرؤوس الخمسة التي هي أوائل الموجودات وأصول العوالم والماهيات، وأجاب الإمام عليه السلام: ببيان لَيَة الإيجاد وسر الصدور على نحو الرشاد؛ بحيث يظهر علة وحدة الصادر الأوَّل مع كثرته، وهو الذي صدره السائل في كلامه حيث قال: ما الواحد المُتَكَبِّر.

أما ظهور وحدته فلكونه صادرًا عن الواحد المُخْض، وأمَّا كثرة ما فيه فدلالة كلمة نحن على ذلك كما لا يخفى، وأجمل عليه السلام في الجواب عن الأربعة الآخر لما علم عليه السلام أنَّ السائل إذا عرف أنَّه أجاب بما فوق مسؤوله بل فوق ما أحاط به مأموله من بيان هذا السرَّ بذلك الإيجاز المرمز فمن ذلك يمكِّنه التفطُّن بأنَّه عليه السلام أعلم بهذه الحقائق منه، بل انتشرت هذه الأسرار منهم عليهم السلام على العالمين من الأنبياء والأولياء والمرسلين والحكماء الإلهيَّين.

وأيضاً أشار عليه السلام في هذا الإيجاز إلى أنَّ ذلك الصادر الأوَّل هو نورهم الساطع وبرهانهم القاطع، حيث قال: «صرنا نحن نحن» ليعلم

السائل أنهم أَوَّل من قرع باب الوجود والإيجاد، وأَقدم من نظر إليه الحق نظر الرحمة والوداد حينما نظر إلى نفسه، بل بعين ما رأى ذاته بذاته، ثم منهم عليهم السلام استنارت سائر الموجودات وتحققت الحقائق وتذوّت الذوات.

وأيضاً لما ظهر من كلام الإمام عليه السلام أنَّ الواحد المُتَكَبَّر إنما صدر من المبدأ الأوَّل من جهة رؤية نفسه، فعسى أن يتحدّس الرجل العلمي بأنَّ هذه الرؤية كما تستتبع صدور هذا المُتَكَبَّر كذلك بعده يستعقب الشوق العقلي والمشيَّة الإلهيَّة التي مظهرها النفس الكلية إلى إظهار الجوادر العقلية المُوَدَّعة في باطن العقل المندمجة في سرَّ هذا الوجه في بساط الشهود وموطن الوجود، وهو يستلزم الإرادة الربانية والعنابة الرحمانية التي مطلعها الطبيعة الكلية يبسط هذا البساط لتحقّق الارتباط، وذلك البساط هو الجسم الكلي المُعَبَّر عنه في السؤال بالجاري المُتَجَمِّد، وذلك يقتضي وضع تلك الجوادر في هذا البسيط وتقدير أسعارها وتقويم قيمتها، وبيان آجالها وأرزاقها، ومداد أعمارها.

وبالجملة: خيراتها وشروطها بوجود الجسمية التعليمية والكمية السارية الاتصالية.

وأيضاً قد استقرَّ فيما هدانا الله من البراهين أنَّ هذه الخمسة مرجعها إلى شيء واحد بالذات؛ لما تقرَّرَ عندنا أنَّ العقل نفس بالعرض كما أنَّ النفس عقل بالذات وطبع بالعرض، وهذا من الأسرار التي لا تتحملها إلا صدور الأحرار، فعلى هذا فالجواب عن الواحد منها جواب عن الكلَّ والحمد لله الهادي للسبيل.

فذلكة:

محصل هذه البيانات أَنَّهُ تعالى عَلِمَ وَشَاءَ وَأَرَادَ وَقَدَرَ وَقَضَى؛ فَبِعِلْمِهِ تَحْقَقَتِ الْمَعْقُولَاتِ<sup>(١)</sup> بِوْحَدَتِهِ وَجَمِلَتِهِ، وَبِمُشَيْطَتِهِ تَحْرَكَتِ الْأَشْوَاقِ وَتَعَيَّنَتِ الْأَرْوَاحِ بِكَثْرَتِهِ، وَبِإِرَادَتِهِ وَجَدَتِ الْمَعْلُومَاتِ فِي بَسَاطَةِ الْكَوْنِ فَقَدَرَ آجَالَهَا وَأَعْمَارَهَا وَأَرْزَاقَهَا، وَقَضَى بِمَا هُوَ الصَّالِحُ لَهَا، وَهَذَا الَّذِي قَلَّنَا بِعْرَفَهُ مِنْ سَبَقَتْ لَهُ مِنَ اللَّهِ الْحَسَنَى.



## خاتمة

يمكِنك إن بذلت جهودك وأعملت رشدك أن تجعل كلاماً من الجوابين عن

---

## خاتمة

وبالحربي أن نطوي الرسالة ونختم المقالة بذكر ما وعدهناك من الوجهين للرواية، وإن كان هاهنا رموز مرموزة وكتوز من العلم مكتوزة لكن نتركها لمنافاتها مع وضع الرسالة، والآن نذكر الوجهين بطريق الاختصار، وننلو عليك سرّاً دون الجبار.

فقول في بيان أولاً لهما: إنه يمكن أن يكون سؤال رأس الحالات عن حقيقة واحدة لها صفات عديدة وعلامات ورسوم متعددة، إلا أنه سأّل في المرتبة الأولى عن مظاهرها من اللطف والقهر والرحمة والغضب، وفي الثانية عن نفسها إما بذكر الصفات الخمسة لها فقال: ما الحقيقة التي إحدى صفاتها الوحدانية الذاتية والفردانية المطلقة والتکثر بحسب تنزّلاتها في المرائي الخلقيّة وصفتها الآخر أن تكون راجعة إلى الوحدة الصّرفة وعائدة إلى الفردانية التامة بعد نزولها وتکثرها بالعرض.

فالصفة الأولى: ناظرة إلى نزولها من الوحدة إلى الكثرة، ومن الوجوب إلى الامكان، ومن الصّعود إلى النزول.

وصفتها الثالثة: بعكس ذلك كله، وبعبارة أخرى كانت الصفة الأولى حقيقة ليلة القدر، والثانية حقيقة القيمة الكبرى.

وصفتها الثالثة: أنها تكون موجوداً بنفسها وموجوداً لسائر الخلق كما في الرواية الصحيحة من طريق أهل البيت عليهم السلام: (خلق الله الأشياء بالمشية والمشية بنفسها) <sup>(١)</sup>.

وصفتها الرابعة: أنها الحاري بالانتساب إلى الخلق والمتغير بالجنبة الخلقية، والمنجمد بواسطة انتسابها إلى الحق والثابت بالجنبة الحقيقة.

وصفتها الخامسة: أنها الزائد الكامل بالنسبة إلى الخلق والناقص بالنسبة إلى الحق المتعال؛ فإنه جل برهانه نام فوق التمام، والتعير عن الكامل بالزائد غير عزيز.

وأما بذكر مظاهرها الخمسة، فالسؤال عن الحقيقة التي لها مظاهر خمسة بحسب العوالم الخمسة، فأجاب الإمام عليه السلام عنها بأنَّ الحقيقة التي ذكرتها ووصفتها بما وصفتها هي الحقيقة الإلقاء التي وصلنا إليها، ويصدق عليها «نحن» المشار به إلى جميع مراتب الوجود من سلسلة النزول والصعود وحقائق الغيب والشهود، ثم أشار إلى مظاهرها المنطيفة والقهرية بالتفصيل، وأنَّ ما هو له على الوجه الجميل.

فعلى هذا التحقيق الذي لم أظنك أن تسمعه في غير هذه الأوراق يكون ما ذكره عليه السلام في المرة الثانية تفصيل ماجمل أولاً، فإنَّ الحقائق المتعينات تفصيل مافي المشية الإلهية والإرادة الربانية.

وثاني الوجهين: أن يكون السؤال عن الحقيقة الإنسانية التي هي حقيقة الحقائق

وروح الأرواح وصورة الصور ومادة المواد، الجامعة لجميع مراتب الكمال، الكامنة فيها صفتان الجمال والجلال، المضرر فيها عوالم الغيب والشهادة، المستتر فيها كل خير وسعادة، مظهر الإسم الأعظم الإلهي، ومظهر الحقائق والرقائق كما هي، كما أشار إليها مولانا ومولى التقلين أمير المؤمنين عليه السلام بقوله:

وتزعم أنك جرم صغير وفيك انطوى العالم الأكبر

وأنت الكتاب المبين الذي بأحر فيه تظهر المضمر<sup>(١)</sup>

وأشار إليها مولانا وسيّدنا أبو عبد الله عليه السلام بقوله: (إن الصورة الإنسانية أكبر حجج الله على خلقه، وهي الكتاب الذي كتبه بيده...)<sup>(٢)</sup> إلى آخره... فالحقائق الخمسة مظاهر وجوده، فعلى هذا كان الجواب عن هذه الحقيقة الكذائية بأنها نحن الذي وصلنا إلى مقام الجامعية والإطلاق وخرجنا عن حجاب التعين والتقييد، فاحتفظ بذلك وكن أميناً له، والحمد لله أولاً وآخرأ وظاهراً وباطناً.

ولقد سلّكنا في هذه الأوراق طريق الإيجاز، ورفضنا التفصيل والتطويع بالإنعامز، فإنّ المجال ضيق، والحال غير موافق، وأهل الرمان غير شائق لهذه الحقائق، بل في هذا العصر - الذي عُدَّ العصر الذهبي - يكون كسب المعرف وطلب العلوم الدينية عاراً على عار، وخرجوا فوجأاً بعد فوج عن هذا الشعار، وتركوا أدبائهم لزخرف الدنيا الدينية، ورفضوا إيمانهم لزبرج الأمور الطبيعية، فاستحرروا الدين وأهله استحقاراً، واستكباروا على أهل الشريعة والعلم استكباراً، وهتكوا حرمة الإسلام وناموس القرآن سرّاً وجهاً، ووضعوا القوانين الملعونة خلاف صراحة القرآن، ومالوا في القضاء عن طريقة البينات والأيمان، وجلس في مقام النبي صلّى الله عليه وآله

١ - ديوان الإمام علي عليه السلام: ٥٧.

٢ - جامع الأسرار ونبع الأنوار: ٣٨٣، كلمات مكونة للغيب الكاشاني: ١٢٥.

والوصي كل فاسق وجاهل، وتولى الحكومة على الناس كل سافل وأرذل، مع هذه القواعد المجنونة والمعقول الناقصة، ولقد ضاقت الأرض على أهل العلم والديانة لامفر لهم، وبهذه البلاد التي أشبه بيلاط الكفر لامقر لهم، ولقد عذّل باسهم لباس الشهرة والذلة، ولا يأتني على أحد فوق ذلك من المذلة، فهذا الزمان هو الذي أخبر أهل البيت بأنه لا يقي فيه من الإسلام إلا اسمه، ولا من القرآن إلا درسه<sup>(١)</sup>.

(اللهم عظم البلاء، وبرح الحطاء، وانقطع الرجاد، وضاقت الأرض ومنت السماء، فلاليك بارب الشكى، وعليك المعول في الشدة والرخاء)<sup>(٢)</sup>.

(اللهم بلع مولانا صاحب الزمان عن جميع المؤمنين والمؤمنات تجية وسلاماً واجعله لنا ملاداً ومعاداً، اللهم اجعله الداعي إلى كتابك والقائم بدينه، استخلفه في الأرض كما استخلفت الدين من قبله، مكن له دينه الذي ارتضيته له، أبدله من بعد حوفه أهناً يبعدك لا يشرك بك شيئاً)<sup>(٣)</sup>.

ولقد تركنا بلادنا وجعلنا ملادنا ومعاذنا عن هذه الشرور التي في هذه الأوان والمصائب التي في مثل الزمان إطاعة للأئمة المقصومين صلوات الله عليهم أجمعين حرم أهل البيت مدفن فاطمة المقصومة بنت الإمام موسى بن جعفر سلام الله عليهم أجمعين بلدة قم صانها الله عن هذه الشرور، وجعلها لنا ولكافأة أهل العلم والإيمان دار الأمان والسرور، في الزمان الذي كانت الرئاسة العلمية متوجهة إلى الشيخ الحليل العالم العابد الزاهد الفقيه مولانا الذي عليه في العلوم النقلية اعتمادنا الحاج الشيخ عبد الكريم البردي الحائرى مد ظله العالى.

وقد وقع الفراغ عن تسوييد هذه الأسطر في قصبة خمین، في الأيام التي

١ - انظر سفينة البحار ١: ٥٥٧.

٢ - بحار الأنوار ٥٣: ٤٠ - ٢٧٥.

٣ - مصباح المتهجد: ٥٢٣.

كلا السؤالين إلا أنَّ الأوَّل جواب إجمالي والثاني تفصيلي، ويُسْهَلُ عليك معرفة ذلك إذا رأيْتَ الأصول المُلْقاةَ عليك في تضاعيف ما قرَعَ سمعك، والله المُوفَّقُ والمعين.

وصيَّة:

هذا الذي تلوَّنا عليك في تلك الرقيمة إنما هو من الأُسرار التي خصَّ الله بها فقراء عباده بالبراهين القويمَة مع معاضدة المُجاهدات النبوية والرياضات العقلية<sup>(١)</sup> فإِيَّاكَ ثُمَّ إِيَّاكَ وَالله عونك في دنياك وأَخْرَاكَ منْ أَنْ تذيعها لأَهْلِ الْلَّهَادَادْ فَإِنَّ رَبَّكَ لِيَلْمِرَ صَادْ.

ثُمَّ إِنِّي إِنْ أَصْبَتْ فِي اللَّهِ وَتَوْفِيقِهِ وَأَحْمَدُ اللَّهَ، وَإِنْ أَخْطَأْتُ فِي نَفْسِي وَاسْتَغْفِرُ اللَّهَ، اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى أَصْفَى الْمُصْطَفَينَ وَسِيدِ الْكَوْنَيْنِ وَنُورِ الْعَالَمَيْنِ مُحَمَّدَ الْمَبْعُوتَ عَلَى الثَّقَلَيْنِ وَاللَّهُ الْهَادِينَ إِلَى سَعَادَةِ النَّشَائِنِ، وَاجْعَلْ قَبُورَ هَذِهِ الْأُسْرَارِ صُدُورَ الْأَحْرَارِ، وَاحْفَظْهُمْ مِنْ اخْتِطَافِ أَيْدِيِ الْأَشْرَارِ، وَعَلَيْهِ تَوْكِيٌّ وَإِلَيْهِ انْقِطَاعِيٌّ، وَبِهِ عَنْ شَرِّ خَلْقِهِ اعْتِصَامِيٌّ، وَبِمُحَمَّدٍ وَآلِهِ

هاجرت من قم الشريفة من شدة الحر وتعطيل الدروس، وكان ذلك في يوم الثاني والعشرين من شهر رسول الله ربيع الأول سنة ثمانية وأربعين وثلاثمائة بعد الألف من الهجرة النبوية على هاجرها السلام والتحية. من السيد روح الله الخميني ابن السيد مصطفى غفر لهم.

وقد اتفق استتساخها يد الأثم اللواساني في الليلة السابعة من شعبان السنة التاسعة والأربعين بعد الألف والثلاثمائة هجرية قمرية.

تمَّ التَّعْلِيقَةُ

صلوات الله عليهم توسلي، والله ولسي في جميع أحوالى، وهو حسبي،  
والحمد لله رب العالمين.

وأتفق تسويده يوم الثلاثاء رابع عشر ربيع المولود سنة تسع وتسعين  
وألف على يد مؤلفه حامداً مصلياً.

## الفهارس العامة

- ١- فهرس الآيات
- ٢- فهرس الأحاديث
- ٣- فهرس الأدعية والزيارات
- ٤- فهرس الأنبياء والأئمة والملائكة عليهم السلام
- ٥- فهرس الأعلام
- ٦- فهرس الأماكن والمدن
- ٧- فهرس الجماعات والطوائف
- ٨- فهرس الأشعار
- ٩- فهرس الكتب الواردة في أصل الكتاب
- ١٠- فهرس مصادر التحقيق
- ١١- فهرس الموضوعات



## ١- فهرس الآيات

|         |       |                                                       |
|---------|-------|-------------------------------------------------------|
| الصفحة  | الآية | القرة . ٢ .                                           |
| ٥٨      | ٧٩    | فويل للذين يكتبون الكتاب ...                          |
| ١٠٩     | ١١٥   | أينما توأقم وجه الله ...                              |
| ٥٦      | ١٥٦   | إِنَّا لَهُ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ              |
|         |       |                                                       |
|         |       | آل عمران . ٣ .                                        |
| ٥٨      | ٧٨    | وَإِنْ مِنْهُمْ لَفَرِيقًا يُلُونُ الْمُسْتَهْمِ      |
|         |       | النائدة . ٥ .                                         |
| ٨٩      | ٦٤    | بِلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ ...                       |
|         |       | الأَنْعَام . ٦ .                                      |
| ٥٣      | ٥٩    | وَلَا رَطْبٌ وَلَا يَابْسٌ إِلَّا فِي كِتَابٍ مَبِينٍ |
|         |       | الأعراف . ٧ .                                         |
| ٥٦ ، ٣٨ | ٢٩    | كَمَا بِدِأْكُمْ تَعْرُدُونَ                          |

## الأفال - ٨

٥٥

١٧

ومارمت إذ رمت

## التوبة - ٩

١٢٢

٥٥

ترهق أنفسهم

## هود - ١١

١١٦، ٦٦

٥٦

ما من دابة إلا هو أخذ  
فاستقم كما أمرت

١٠٩، ٢١

١١٢



## الرعد - ١٣

١٣٨

١٦

الواحد القهار

٨٦

١٧

أنزل من السماء ماء فسالت أودية... .

## الحجر - ١٥

١١٧

٢١

وإن من شيء إلا عندنا...

١٢٥، ١٢١

٢٩

ونفخت فيه من روحه...

## النحل - ١٦

٦٦

٦٥

والله أنزل من السماء ماء...

|              |    |                                                     |
|--------------|----|-----------------------------------------------------|
| ٤٨           | ٨٤ | الإسراء - ١٧ -<br>قل كلَّ يَعْمَلُ عَلَى شَاكِلَتِه |
| ٥٤           | ٤٦ | مرجم - ١٩ -<br>واهجرني ملياً                        |
| ١٤٤          | ٥  | ٢٠ - ط<br>الرحمن على العرش استوى                    |
| ١٢٣          | ٣٩ | ولتصنع على عيني                                     |
| ٦٦           | ٤٥ | الفرقان - ٢٥ -<br>اللهم تر إلى ربك كيف مد الظل      |
| ١٣٧، ١٣٦، ٥٥ | ٨٨ | النمل - ٢٧ -<br>وترى الجبال تحسبها جامدة ...        |
| ١٢٥          | ٨٣ | القصص - ٢٨ -<br>تلك الدار الآخرة نجعلها ...         |
| ٦٦           | ٨٨ | كل شيء هالك إلا وجهه                                |
| ١٤٠          | ٦٤ | العنكبوت - ٢٩ -<br>وإن الدار الآخرة لهي الحياة      |

|     |           |                                |
|-----|-----------|--------------------------------|
|     |           | السجدة - ٣٢                    |
| ١٤١ | ٥         | يدبر الأمر من السماء إلى الأرض |
|     |           | يس - ٣٦                        |
| ٤٠  | ١٢        | وكل شيء أحصيَناه في إمام مبين  |
| ١٣١ | ٨٢        | إنما أمره إذا أراد شيئاً ...   |
|     |           | الصافات - ٣٧                   |
| ١١٤ | ١٦٤ - ١٦٥ | وما من إله إلا أنه مقام معلوم  |
|     |           | ص - ٣٨                         |
| ٥٨  | ٧٦        | أن أخير منه خلقتني من نار ...  |
|     |           | الشورى - ٤٢                    |
| ١٥٠ | ٥٣        | ألا إلى الله تصرير الأمور      |
|     |           | الفتح - ٤٨                     |
| ٧٥  | ٢٩        | محمد رسول الله                 |
|     |           | النجم - ٥٣                     |
| ٤٩  | ٩ - ٨     | ثم دنا فندلني ...              |
| ٦٧  | ٢٢        | إن هي إلا أسماء سميت بها       |

## القمر - ٥٤

١٠١، ٩٨، ١٦      ٥٠      وما أمرنا إلّا واحدة

## الرحمن - ٥٥

|                    |         |                                  |
|--------------------|---------|----------------------------------|
| ٥٢، ٥٠، ٤٧، ٤٥، ١٨ | ٤٣      | خلق الإنسان. عَلَمَهُ الْبَيَان  |
| ٧٤، ٧١، ٤٦، ١٨     | ١٩      | مرج البحرين يلتقيان              |
| ٧٥، ٧٤             | ٢٠      | بِنَهْمَا يَرْزُخُ لَا يَعْبَان  |
| ٦٧                 | ٢٧ - ٢٦ | كُلَّ مَنْ عَلَيْهَا فَان... ... |
| ١٣٨                | ٢٩      | كُلَّ يَوْمٍ هُوَ فِي شَان       |

## الواحة - ٥٦

٨١      ٣٣ - ٣٠      وَظَلَّ مَدْوَدْ...

## الحديد - ٥٧

١٢٥      ٢٣      لَكِيلًا تَأْسَوا عَلَى مَا فَاتَكُمْ...

## الحشر - ٥٩

|           |    |                                                          |
|-----------|----|----------------------------------------------------------|
| ١٢٢       | ١٩ | فَأَنْسَاهُمْ أَنْفُسُهُمْ                               |
| ١٣٢       | ٢٢ | هُوَ اللَّهُ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ عَالَمُ...   |
| ١٣٣ - ١٣٢ | ٢٣ | هُوَ اللَّهُ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْمَلِكُ... |
| ١٣٣       | ٢٤ | هُوَ اللَّهُ الْخَالِقُ الْبَارِئُ                       |

## الطلاق - ٦٥ -

١٤١

١٢

يَنْزَلُ الْأَمْرُ بِنَاهِنْ

## الملك - ٦٧ -

١٤٣

١٩

مَا يَمْسِكُهُنَّ إِلَّا الرَّحْمَنُ ...

## القلم - ٦٨ -

٧٥

٤

إِنَّكَ لَعَلَىٰ خَلْقٍ عَظِيمٍ



## الإِنْشَاقَقُ - ٨٤ -

١٤٤

١٩

لَمْ تَكُنْ طَبِيقٌ عَنْ طَبِيقٍ

لَمْ تَكُنْ طَبِيقٌ عَنْ طَبِيقٍ

## الفجر - ٨٩ -

١٤٥، ١٤٦

٢٨ - ٢٧

يَا أَيُّهَا النَّفْسُ الْمَطْمَئِنَةُ ...

## ٤- فهرس الأحاديث

|          |                                          |
|----------|------------------------------------------|
| ٧٥، ٥٦   | آدم و من دونه تحت لوابي<br>أصلها الأفلاك |
| ١٠٦      | أصلها الطياع الأربع                      |
| ١٠٧، ١٠٦ | أصلها العقل                              |
| ١٠٦      | الست تراه في وقتك هذا!                   |
| ٦٩       | إن الله خلق الأشیاء                      |
| ١٣٣      | إن الله سبحانه لما خلق العرش             |
| ١٤٤      | إن امرأة دخلت النار في هرة               |
| ١٢٤      | إن أول ما خلق الله عزوجل ليرى به         |
| ١٢٨      | إن تسبينا يغرس شجرة في قيغان الجنة       |
| ١٣١      | إن الصورة الإنسانية أكبر حجّة الله       |
| ١٥٩، ٥٣  | إن الطبيعة تفعل بارادة الله              |
| ١٣٠      | إن الله سبعة حجب                         |
| ١١٦      | إن الله تعالى سبعين ألف حجاب             |
| ٦٥       | الإنسان هو أمير المؤمنين عليه السلام     |
| ٥٠       | إنه تعالى ذات علامه سمحة بصيرة           |
| ١٢٩، ١٠٤ | ١٢٩، ١٠٤                                 |

٥٨ إني تارك فيكم التقليين...

٤٥ أيش تقول يا ابن أبيه؟

٦٩ أين الشيء؟ بل هو أكبر

٦٩ أين الشيء ومتى الشيء

١١١ بدء إيجادها عند الولادة الجسمانية

١١١ بدء إيجادها عند الولادة الدينية

٧٥ البرزخ رسول الله صلى الله عليه وآله

٥١ البيان هو الإسم الأعظم

١١١ جوهر دراك محبط بالأشياء

١٠٩ جوهرة بسيطة

٧١، ٦٨ حسناًت الأبرار سمات المقربين

١٠٩ حية بالذات

١٥٨، ٦٣ خلق الله الأشياء بالمشيّة...

٥٦ خلق الله من نورنا العرش والكرسي

٩٠ خلقه ملكاً له رؤوس بعدد الخلائق

١٤٠ الدنيا مزرعة الآخرة

١٠٩ شَيْتَنِي سورة هود

١٠٧ عادت إلى ما بدأت منه

٩٢ على كل وجه ستر

٧٤ علي وفاطمة بحران عميقان

١٠٥ عن أي الأنفس تسأل؟

١١٣ عود مجاورة

١٠٧ عود مجازة لاعود مجاورة

فإذا بلغ كشف ذلك الستر  
٩٢ فلا تدركه الأ بصار وان الملا...  
الفقر فخري  
٦٩ في أعظم فوائد التخلق بالصفات  
٨٠ قوة أصلها الطبائع  
١١٠ قوة فلكية وحرارة...  
١١٠ قوة لا هو تي، بدء إيجادها  
٧١ كان أخي موسى عليه السلام عيده اليمني...  
١١٧ كل ما هنالك يعلم مما ها هنا  
١٠٤ كمال التوحيد نفي الصفات عنه  
٦١ لا موجود سوى الله ولا هو إلا هو  
١١٩ لסדרة المنتهي غصون وأوراق...  
٩١ لكل آدمي رأس من رؤوس  
١٢٩ لم يزل الله جل وعز ربنا والعلم...  
١٥٠ لم يزل تعالى واحداً  
١٠٦ له خمس قوى وخاصياتان  
١٠٩ لودليتم بجعل إلى الأرض السفلی  
٨١ لويعلم الناس ما في فضل معرفة  
٨٠ ما في أشرف مثوابات الأعمال  
١١٢، ١٠٧ ومقرها العلوم الحقيقة  
٩١ من خلق و من لم يخلق  
١١٤ منه بدأ  
١٠٧ مواد التأييدات العقلية

نَحْنُ صَنَاعُ اللَّهِ وَالْخَلْقُ صَنَاعَ لَنَا  
نَفْسٌ نَّامِيَةٌ نَّيَّاتِيَةٌ

٥٩، ٥٧  
١١٠  
٦٩  
٩١  
١٠٩  
١١٤  
١١٩  
٥١  
١١٥  
٧٦  
١٢١  
١٢١  
٨١

هُوَ فَوْقُ وَتْحَ وَأَمَامٍ وَقَدَّامٍ  
وَاسْمُ ذَلِكَ الْإِنْسَانُ عَلَى وَجْهِ ذَلِكَ  
وَإِلَيْهَا تَعُودُ  
وَعَنْهُ دَعَتْ  
وَعُودَتْهَا إِلَيْهِ  
وَقَدْ نَطَقَ كَلَامُ الرَّحْمَنِ بِمَا قَاتَلَتْ  
وَمِنْهَا بَدَتِ الْمُوجُودَاتِ  
وَهَذَا سَرُّ كَبِيرَتِيَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ  
يَا كَمِيلٌ، إِنَّمَا هِيَ أَرْبَعَةٌ: النَّيَّاتِيَّةُ  
يَا كَمِيلٌ، أَيَّ الْأَنْفُسِ تَرِيدُ أَنْ أَعْرَفَكُمْ  
يَا نَضْرٌ، وَاللَّهُ لَيْسَ يَذْهَبُ النَّاسُ

### ٣- فهرس الأدعية والزيارات

|         |                                                                           |
|---------|---------------------------------------------------------------------------|
| ١١٧     | إذ كلّ نعمك ابتداء                                                        |
| ٤٩      | أرواحكم في الأرواح وأنفسكم في النفوس                                      |
| ٦٠      | أرواحكم في الأرواح ونفوسكم في النفوس                                      |
| ١٦٠     | اللَّهُمَّ بلَّغْ مولانا صاحب الزمان...                                   |
| ١٦٠     | اللَّهُمَّ عظِّمِ الْبَلَاءَ وَبَرِّ الْخَفَاءَ...                        |
| ١٥١     | إِلَهِي كَيْفَ أَدْعُوكَ وَإِنَا أَنَا...                                 |
| ١١٠     | أَمَّا يَبْعَدُكَ لَا يُشْرِكُ بِكَ شَيْئاً                               |
| ٤٩      | أَنْتُمُ السبُّبُ التَّنَصُّلُ بَيْنَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ           |
| ٨٩      | بِرْ حَمْنَكَ الَّتِي وَسَعَتْ كُلَّ شَيْءٍ                               |
| ٥٦ ، ٤٩ | بِكُمْ فَنَحْ اللَّهُ وَبِكُمْ يَخْتَمْ...                                |
| ٦٩      | عَمِيتَ عَيْنَ لَاتِرَاكَ وَلَا تَرَالَ عَلَيْهَا رَقِيَاً                |
| ٦٥      | كَيْفَ يَسْتَدِلُّ عَلَيْكَ بِمَا هُوَ فِي وَجُودِهِ مُفْتَرٌ إِلَيْكَ... |
| ٦٩      | وَالْخَلْقُ مَطْبِعٌ لَكَ خَاضِعٌ مِنْ خَوْفِكَ                           |
| ٨٩      | يَا بَاسِطَ الْيَدَيْنِ بِالرَّحْمَةِ                                     |
| ٧٩      | يَا خَفِيَاً مِنْ فَرْطِ الظَّهُورِ                                       |
| ٦٩      | يَا مَنْ احْتَجَبَ بِشَعَاعِ نُورِهِ                                      |

## ٤- فهرس الأنبياء والأئمة والملائكة عليهم السلام

|                                                     |                               |
|-----------------------------------------------------|-------------------------------|
| آدم عليه السلام                                     | ٤٧، ٥٢، ٥٦، ٥٨، ٥٩، ٧٦        |
| موسى عليه السلام                                    | ٧١                            |
| عيسى = المسيح عليه السلام                           | ٧١، ٦٥                        |
| محمد = النبي = رسول الله صلى الله عليه وآله = نبينا | ٧١، ٥٨، ٥٦، ٤٦، ٣٩            |
| علي = الوصي = امير المؤمنين عليه السلام             | ٩٠، ٨٩؛ ٨٦، ٧٥، ٧٤، ٧١، ٥٠    |
| فاطمة عليها السلام                                  | ١٥٩، ١١٩، ١٠٩، ٩٩، ٩٣، ٩٠، ٧٥ |
| سيد الشهداء عليه السلام                             | ٦٥                            |
| السجّاد عليه السلام                                 | ١١٧                           |
| الصادق جعفر بن محمد = أبو عبد الله عليه السلام      | ١٥٩، ١٣٠، ١٢٩، ٨١، ٥٣         |
| موسى بن جعفر عليه السلام                            | ١٦٠                           |
| الرضا = أبو الحسن الرضا عليه السلام                 | ١٥٠، ١٢٨، ٤٥، ٤٠، ٩           |
| صاحب الأمر عجل الله فرجه                            | ١١٠                           |
| جبرئيل عليه السلام                                  | ١٥١، ١١٤                      |

## ٥- فهرس الأعلام

|                          |                                 |
|--------------------------|---------------------------------|
| ٥٤                       | أبو على                         |
| ١٢٠، ١١١، ٩١             | أرسسطو طاليس                    |
| ١٤٤، ١٠٧، ٩١             | افلاطون = معلم الحكمة           |
| ٥٤                       | الجوزي                          |
| ١٥٧، ١٥٣، ٥١، ٤٦، ٤٥، ٤٠ | رأس الجالوت                     |
| ١٠٤                      | الشاه آبادي                     |
| ٩١                       | شيخ مشائخ الإسلام               |
| ١٤١                      | الشيخ اليوناني                  |
| ١١٦                      | الشيرازي                        |
| ١٣٢، ٨٩، ٨٦              | صاحب الفتوحات                   |
| ١٥٠، ١٣٩، ١٢٨، ٩٠، ٧٤    | صدوق الطائفة                    |
| ١٤٠، ٩١                  | صدر المتألهين                   |
| ١٠٨                      | العارف الحكيم المولوي           |
| ١٦٠                      | الشيخ عبد الكريم البزدي الخاتري |
| ١٥٠                      | عمران                           |
| ١١٩                      | الغزنوبي                        |

فاطمة المصوّمة بنت الإمام موسى الكاظم عليه السلام ١٦٠

القىلسوف المتأله (القىلس الكاشانى) ١٣٦

القىمى (محمد بن الحسن الصفار) ٨١

كعبيل بن زياد ١٢١، ١٢٠، ١٠٦، ٨٩

لبيد ٧٠

محمد (سعید الشریف القىمى) = القاضی ٣٩، ٣٧

محمد بن شهر آشوب ٧٥

محمد العاملی (بهاء الدین) ١٢٠

المطرزی ٥٤

معلم الحکمة = افلاطون ٨١

نصرین سوید ٦٦

## ٦- فهرس الأماكن والمدن

١٦٠

خميس

٦٥

عرفة

١٦١، ١٦٠، ٤٩

قم

## ٧- فهرس الجماعات والطوائف

|           |               |
|-----------|---------------|
| ١٤٠ ، ١١٨ | أصحاب الإشراق |
| ١٢٨ ، ٩٨  | الشيعة        |
| ١٥٠       | العجم         |
| ١٣٨       | المصوفة       |
| ٨١        | المجوس        |
| ١٠٥       | المعزلة       |

## ۸- فهرس الأشعار

|         |                                          |
|---------|------------------------------------------|
| ۷۰ ، ۶۲ | ألا كلَّ شيءٍ مَا خلا اللهُ باطل         |
| ۷۰      | إلا علىٰ أكْمَهِ لَا يَعْرِفُ الْقُمَرَا |
| ۱۱۶     | تو خود حجاب خودی حافظ از میان برخیز      |
| ۱۱۹     | کار فرمای آسمان جهان                     |
| ۱۰۸     | گویدم كأنما إلیه راجعون                  |
| ۵۹      | هم خود آلت گوید و هم خود بلى کند         |
| ۱۰۹     | وفیكَ انطروی العالمُ الْأَكْبَرُ         |
| ۸۶      | و كُلَّ إلی ذاك الجمال يشيرُ             |

## ٩- فهرس الكتب الواردة في أصل الكتاب

|                 |                                                   |
|-----------------|---------------------------------------------------|
| ١٤٥، ١٠٢، ٩٤    | أثولوجيا في معرفة الربوبية                        |
| ٩٢، ٩١          | الأسفار                                           |
| ٨١              | بصائر الدرجات                                     |
| ١٥٠، ١٣٩، ١٢٨   | توحيد الصدوق                                      |
| ١٣٠             | توحيد المفضل                                      |
| ١٥١، ١١٧        | زبور آل محمد صلى الله عليه وآل = الصحيفة السجادية |
| ١٣٩، ١٢٨        | شرح توحيد صدوق                                    |
| ٩٠              | العل                                              |
| ١٥٠             | عيون أخبار الرضا عليه السلام                      |
| ١٣٢، ٨٩، ٨٦، ٦٨ | الفتوحات                                          |
| ١٢٥             | القاموس المحيط                                    |
| ١٠٨، ٨١، ٤٩     | الكافي                                            |
| ٥٤              | الكتاف                                            |
| ١٢٠             | الكتشكول                                          |
| ٧٦              | مُجمل اللغة                                       |
| ١٣٧             | مرقة الأسرار                                      |
| ٥٤              | المُغرب                                           |
| ٧٥              | مناقب ابن شهر آشوب                                |

## ١٠- فهرس مصادر التحقيق

- ١- أثولوجيا المطوبين: أفلوطن- إنتشارات يدار- قم المقدسة (١٤١٣هـ).
- ٢- الإحتجاج : للشيخ أحمد بن علي الطبرسي - مؤسسة الأعلمي - بيروت (١٤٠٣هـ).
- ٣- إرشاد القلوب: للحسن بن أبي الحسن الديلمي - المطبعة الحيدرية- النجف الأشرف.
- ٤- الأسفار: لصدر المتألهين الشيرازي - مكتبة مصطفوي- قم المقدسة.
- ٥- الإشارات والتبيهات: للشيخ أبي علي الحسين بن عبد الله بن سينا- دفتر نشر كتاب - طهران (١٤٠٣هـ).
- ٦- أصول المعرف: للفيلسوف ملا محسن الفيض الكاشاني - دفتر تبلیغات إسلامی- قم المقدسة (١٣٦٢هـ).
- ٧- اعتقادات فرق المسلمين والشركين: محمد بن عمر الرازي - طبع مكتبة الكليات الأزهرية - مصر.
- ٨- إقبال الأعمال: لرضي الدين علي بن موسى بن جعفر بن طاوس - دار الكتب الإسلامية - طهران (١٣٤٩هـ.ش).
- ٩- أمثال و حكم: علي أكبر دهخدا - طهران- انتشارات أمير كبار (١٣٥٧هـ).
- ١٠- إنشاء الدوائر: لحسين الدين ابن العربي- طبع ليدن (١٣٣٦هـ).
- ١١- الأنوار النعمانية: للسيد نعمة الله الجزائري - مطبعة شرکت چاپ - تبریز.
- ١٢- بحار الأنوار: للشيخ محمد باقر المجلسي - مؤسسة الرفقاء- بيروت (١٤٠٣هـ).

١٣ - بصائر الدرجات: للمحدث الشيخ محمد بن الحسن الصفار - مؤسسة الأعلمي - طهران (١٤٠٤هـ).

١٤ - البلد الأمين: للشيخ إبراهيم الكفعمي - مكتبة الصدوق - طهران.

١٥ - تأویل الآیات الظاهره: للسيد علي الاسترآبادي - مؤسسة جماعة المدرسين - قم المقدّسة (١٤٠٩هـ).

١٦ - البيان: لشيخ الطائفه محمد بن الحسن الطوسي - دار إحياء التراث - بيروت.

١٧ - تذكرة الأولياء: للشيخ العطار النسابوري - طهران (١٣٤٦هـ.ش).

١٨ - تعليقة الإمام على الفصوص: سماحة آية الله العظمى الإمام السيد روح الله الخميني قدس سره - مؤسسة پاسدار إسلام - قم المقدّسة (١٤١٠هـ).

١٩ - التفسير المنسوب للإمام العسكري عليه السلام: تحقيق مدرسة الإمام المهدي عليه السلام - قم المقدّسة.

٢٠ - تفسير البرهان: للسيد هاشم البحرياني - مؤسسة إسماعيليان - قم المقدّسة.

٢١ - تفسير البيضاوي: لعبد الله بن عمر البيضاوي - دار الكتب العلمية - بيروت (١٤٠٨هـ).

٢٢ - تفسير القمي: لعلي بن إبراهيم القمي - مكتبة الهدى - قم المقدّسة.

٢٣ - تفسير الفخر الرازي: لفخر الدين محمد بن عمر الرازي - مكتب الإعلام الإسلامي - قم المقدّسة (١٤١١هـ).

٢٤ - تفسير القرآن: لحي الدين بن عربى - إنتشارات ناصر خسرو - طهران (١٣٦٨هـ.ش).

٢٥ - تفسير كنز الدقائق: للميرزا محمد المشهدى - مؤسسة جماعة المدرسين - قم المقدّسة (١٤١٠هـ).

٢٦ - تفسير نور الثقلين: للشيخ عبدالعلي بن جمعة الحوزي - مؤسسة إسماعيليان - قم المقدّسة (١٤١٢هـ).

٢٧ - تلخيص المحصل المعروف بفقد المحصل: لنصر الدين محمد الطوسي - جامعة طهران (١٣٥٩هـ.ش).

٢٨ - تهديد القواعد: لعلي بن محمد الأصفهاني - تصحیح السید جلال الدین الاشیانی - طهران.

٢٩ - التوحید: الشیخ محمد بن علی الصدوق - مؤسسة جماعة المدرسین - قم المقدّسة.

٣٠ - توضیح الملل: ترجمة مصطفی بن خالق الداد - مقدمة و تصحیح السید محمد رضا الجلالی النائینی - مطبعة إقبال - طهران (١٣٧٣هـ.ش).

٣١ - ثواب الأعمال: للشیخ محمد بن علی الصدوق - مکتبة الصدوق - طهران (١٣٩١هـ.).

٣٢ - جامع الأسرار و منبع الأنوار: للشیخ حیدر الآملی - إنتشارات علمی و فرهنگی - طهران (١٣٦٨هـ.ش).

٣٣ - حاشیة تهذیب المنطق: للمولی عبد الله بن الحسین البیزدی - مکتبة الشریف الرضی - قم المقدّسة.

٣٤ - الدر المنشور: لعبد الرحمن السیوطی - مکتبة آیة الله العظمی المرعشی قدس سرّه - قم المقدّسة (١٤٠٤هـ.).

٣٥ - الدعوات: لقطب الدین الراؤندي - مدرسة الإمام المهدي عليه السلام - قم المقدّسة (١٤٠٧هـ.).

٣٦ - دیوان الإمام علی علیه السلام: أمیر المؤمنین و سید البلغاء والمحکّلین علیه السلام - إنتشارات أرورمية - قم المقدّسة.

٣٧ - دیوان حافظ: خواجه حافظ الشیرازی - إنتشارات جاویدان - طهران (١٣٧٢هـ.ش).

٣٨ - دیوان لبید: مطبعة دار صادر - بيروت.

٣٩ - رسائل إخوان الصفا: طبع القاهرة - ١٩٢٨م.



٥٤ - الشواهد الروبية: لصدر المتألهين الشيرازي - جامعة مشهد (١٣٦٠هـ.ش).

٥٥ - الصحاح: لإسماعيل بن حماد الجوهري - دار العلم للملايين - بيروت (١٤٠٧هـ).

٥٦ - صحيح مسلم: لمسلم بن الحجاج القشيري - مؤسسة عز الدين - بيروت (١٤٠٧هـ).

٥٧ - الصحيفة السجادية: الإمام علي بن الحسين بن أبي طالب عليهم السلام - مدرسة الإمام المهدي عليه السلام - قم المقدسة (١٤١١هـ).

٥٨ - الصواعق المحرقة: لأحمد بن حجر الهيثمي المكي - دار الكتب العلمية - بيروت (١٤١٤هـ).

٥٩ - العقد الفريد: لابن عبد ربه - القاهرة (١٩٥٣م).

٦٠ - علل الشرائع: للشيخ محمد بن علي الصدوق - دار إحياء التراث العربي - بيروت.

٦١ - العلل المتناهية: لعبد الرحمن بن الجوزي - دار الكتب العلمية - بيروت (١٤٠٣هـ).

٦٢ - علم اليقين: للمحدث محمد بن المرتضى الكاشاني - إنتشارات بيدار - قم المقدسة.

٦٣ - عوالى اللالى: للشيخ محمد بن علي الإحسانى - مكتبة آية الله العظمى المرعushi قدس سره - قم المقدسة (١٤٠٣هـ).

٦٤ - عيون أخبار الرضا عليه السلام: لمحمد بن علي الصدوق - منشورات الأعلى - طهران (١٣٩٠هـ).

٦٥ - الفتوحات المكية: لحسين الدين بن عربي - المكتبة العربية - القاهرة - (١٩٧٢م).

٦٦ - فصوص الحكم: لأبي نصر محمد الفارابي - تحقيق الشيخ محمد حسن آل ياسين - إنتشارات بيدار - قم المقدسة (١٤٠٥هـ).

٦٧ - القاموس المحيط: لمحمد بن يعقوب الفيروزآبادي - مؤسسة الرسالة - بيروت (١٤٠٧هـ).

٦٨ - الكافي: للشيخ محمد بن يعقوب الكليني - دار الكتب الإسلامية - طهران (١٣٩١هـ).

٦٩ - كسر الأصنام الجاهلية: لصدر المتألهين محمد بن إبراهيم الشيرازي - طهران (١٣٤٠هـ.ش).

٧٠ - الكشاف: محمود بن عمر الزمخشري - دار الكتاب العربي - بيروت (١٤٠٧هـ).

٧١ - كشف الخفاء: لإسماعيل بن محمد العجلوني - مطبعة القدس - القاهرة (١٣٥١).

٧٢ - كشف المراد: للعلامة الحسن بن يوسف الحلبي - مكتبة المصطفوي - قم المقدسة.

٧٣ - كشكول البهائی: لبهاء الدين بن حسين بن عبدالصمد العاملی - مؤسسة الأعلمی - بيروت (١٤٠٣هـ).

٧٤ - كلمات مكونة: للعارف الحق محمد محسن الفيض الكاشاني - إنتشارات فراهانی - طهران (١٣٦٠هـ.ش).

٧٥ - كنز النعمال: لعلي بن حسام الهندی - مؤسسة الرسالة - بيروت (١٤٠٩هـ).

٧٦ - كنز الحقائق: لعبد الرؤوف المناوي - دار الكتب العلمية - بيروت.

٧٧ - لسان العرب: لأبي الفضل محمد بن منظور - أدب الحوزة - قم المقدسة (١٤٠٥هـ).

٧٨ - المباحث المشرقة: محمد بن عمر الرازي - مكتبة بدار - قم المقدسة (١٤١١هـ).

٧٩ - مثنوي مولوي: لجلال الدين البلخي - تصحیح نیکلسون (١٩٣٣م).

٨٠ - مجمع البحرين: للشيخ فخر الدين الطريحي - مكتبة الهلال (١٩٨٥م).

٨١ - مجمع البيان: للشيخ الفضل بن الحسن الطبرسي - دار المعرفة - بيروت.

٨٢ - مجلمل اللغة: لأحمد بن فارس بن زكريا - دفتر تبلیغات إسلامی - قم المقدسة.

٨٣ - مجموعة مصنفات شیخ الإشراق: لشهاب الدين يحيی السهروری - مؤسسة مطالعات و تحقیقات فرهنگی - طهران (١٣٧٢هـ.ش).

٨٤ - مرآة العقول: للشيخ محمد باقر الجلسي - دار الكتب الإسلامية - طهران (١٤٠٤هـ).

٨٥ - مرقة الأسرار: للقاضی سعد القمي.

٨٦ - مسند أحمد بن حنبل: لأحمد بن حنبل الشیانی - دار الفكر - بيروت.

٨٧ - مشارق أنوار اليقين: للحافظ رجب البرسي - مؤسسة الأعلمي - بيروت.

٨٨ - مشارق الدراري شرح نائية ابن الفارض: لعز الدين محمود الكاشي - طهران (١٣٥٧هـ).

٨٩ - مصباح الأنس: لمحمد بن حمزة الفناري - طهران (١٣٢٢هـ).

٩٠ - مصباح الكفعي: للشيخ نقى الدين إبراهيم الكفعي - مؤسسة إسماعيليان - طهران.

٩١ - مصباح المتهجد: لشيخ الطائفة محمد بن الحسن الطوسي.

٩٢ - المصباح المثير: لأحمد بن محمد بن علي المقرى الفيومي - دار الهجرة - قم المقدسة (١٤٠٥هـ).

٩٣ - المغرب في ترتيب المغرب: لناصر بن عبدالسيد بن علي المطري - مطبعة دائرة المعارف - الهند (١٣٢٨هـ).

٩٤ - مفاتيح الجنان: للشيخ عباس القمي - إنتشارات إيران (١٣٧١هـ).

٩٥ - مفاتيح الغيب: لصدر الدين محمد بن إبراهيم الشيرازي - مؤسسة مطالعات وتحقيق فرهنگی - طهران (١٣٦٣هـ).

٩٦ - المفردات في غريب القرآن: للراغب الأصفهاني الحسين بن محمد - المكتبة المرتضوية - طهران.

٩٧ - الملل والنحل: لمحمد بن عبد الكريم الشهري - دار المعرفة - بيروت (١٣٩٥هـ).

٩٨ - من لا يحضره الفقيه: للشيخ محمد بن علي الصدوق - دار الكتب الإسلامية - طهران (١٣٩٠هـ).

٩٩ - مناقب ابن شهر آشوب: لمحمد بن علي بن شهر آشوب المازندراني - إنتشارات علامة قم المقدسة.

١٠٠ - مناقب علي بن أبي طالب عليه السلام: لابن المغازلي علي بن محمد الشافعى - المكتبة الإسلامية - طهران (١٣٩٤هـ).

١٠١ - منظومة السبزواری: ملا هادی السبزواری - نشر ناب - طهران (١٤١٣هـ).

١٠٢ - مهج الدعوات: لرضاي الدین علی بن موسی بن محمدبن طاوس - إنتشارات کتابخانه سنائی - طهران.

١٠٣ - النهاية: لابن الأثير المزري - مؤسسة إسماعيليان - قم المقدسة (١٣٦٤هـ.ش).

١٠٤ - نهج البلاغة: للشيخ محمد عبده - سفارة الجمهورية الإسلامية الإيرانية - دمشق.

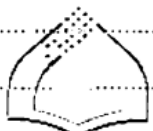
١٠٥ - الواقی: للفیض الكاشانی محمد محسن بن مرتضی - مکتبة آیة الله العظمی المرعشی (قدس سرہ) - قم المقدسة (١٤٠٤هـ).

١٠٦ - وسائل الشیعیة: للشيخ محمد بن الحسن الحر العاملی - المکتبة الإسلامية - طهران (١٤٠٣هـ).

١٠٧ - وفیات الأعیان: لأحمدبن محمدبن خلکان - مکتبة الشریف الرضی - قم المقدسة (١٣٦٤هـ.ش).

## ١١- فهرس الموضوعات

|     |                                               |
|-----|-----------------------------------------------|
| ٩   | مقدمة التحقيق                                 |
| ٢٧  | مقدمة المؤلف                                  |
|     | مقدمة الكتاب                                  |
| ٤٤  | ذكر الخبر و توضيح الفاظه                      |
| ٤٦  | بيان مالعله يحتاج إلى البيان                  |
| ٧٧  | <b>الفائدة الأولى</b>                         |
| ٧٩  | معنى الكفر والإعان والجنة والنيران والشيطانين |
| ٨٣  | الفائدة الثانية: وفيها مباحث                  |
| ٨٥  | المبحث الأول: ما الواحد المتكلّر              |
| ٩٣  | بيان..                                        |
| ٩٧  | المبحث الثاني: ما المتكلّر المُتوحد           |
| ١٠٠ | إيماض                                         |
| ١٠١ | إيقاظ                                         |
| ١٠٥ | بيان                                          |
| ١١١ | تبين                                          |
| ١٢٠ | تشديد                                         |



|     |                                                             |
|-----|-------------------------------------------------------------|
| ١٢١ | توضيح ما في الفاظ هنا الخبر من الإبهام والإشكال             |
| ١٢٤ | إضاح                                                        |
| ١٢٧ | المبحث الثالث: ما الموجَد الموجَد                           |
| ١٣٥ | المبحث الرابع: ما الجاري المنجمد                            |
| ١٤٣ | المبحث الخامس: ما الرائد الناقص                             |
| ١٤٧ | الفائدة الثالثة: وفيها مطلبان                               |
| ١٤٩ | المطلب الأول: معنى قوله عليه السلام: بِنَا أَنْتَ أَنْتَ... |
| ١٥٠ | تذليل تدقيقٍ و تحقيقٍ منطقٍ                                 |
| ١٥٣ | المطلب الثاني: في تطبيق الحواب على الأسئلة                  |
| ١٥٥ | فذلكة                                                       |
| ١٥٧ | خاتمة                                                       |
| ١٦١ | وصية                                                        |



إصدارات مؤسسة تنظيم ونشر آثار الإمام الخميني رهن  
فرع قم المقدّسة

- بدائع الدرر في قاعدة نفي الضرر
- أنوار الهدایة في التعليقة على الكفاية
- مناهج الوصول إلى علم الأصول

## وسيصدر إن شاء الله تعالى قريباً

### • كتاب الاستصحاب

لساحة آية الله العظمى الإمام الخميني رض

### • تنقیح الأصول (الجزء الأول)

وهي من تقريرات ساحة آية الله العظمى الإمام الخميني رض  
بقلم آية الله الحق الشيخ حسين الاشتهرادي التقوی دام ظله

### • جواهر الأصول (الجزء الأول)

وهي أيضاً من تقريرات ساحة آية الله العظمى الإمام الخميني رض  
بقلم ساحة آية الله الحق السيد محمد حسن اللنگرودی دام ظله